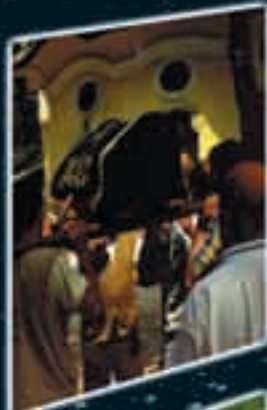


# لا تتجاهل



الله  
رسور  
محمد

هارون يحيى

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ



لَا تَتْجَاهُنَّ

هارون يحيى

# حول المؤلف

ولد الكاتب الذي يكتب تحت الاسم المستعار هارون يحيى في أنقرة عام 1956، بعد أن أنهى تعليمه الابتدائي والثانوي في أنقرة، درس الآداب في جامعة ميمار سنان في جامعة استنبول، وفي الثمانينيات بدأ بإصدار كتبه السياسية والدينية. هارون يحيى كاتب مشهور بكتاباته التي تدحض الداروينية وتعرض لعلاقتها المباشرة مع الإيديولوجيات الدموية المدمرة.



يكون الاسم القلمي أو المستعار، من اسمه "هارون" و"يحيى" في ذكرى موفقة للنبيين اللذين حاربا الكفر والإلحاد، بينما يظهر الخاتم النبوى على الغلاف كرمز لا ربط المعاني التي تحتويها هذه الكتب يضمون هذا الخاتم. يشير الخاتم النبوى إلى أن القرآن الكريم هو آخر الكتب السماوية، وأن نبينا محمدًا صلى الله عليه وسلم هو خاتم النبيين. وفي ضوء القرآن والسنّة وضع الكاتب هدفه في نسف الأسس الإلحادية والشركية وإبطال كل المزاعم التي تقوم عليها الحركات المعاذية للدين، لتكون له كلمة الحق الأخيرة، ويعتبر هذا الخاتم الذي مهربه كتبه بمثابة إعلان عن أهدافه هذه.

تدور جميع كتب المؤلف حول هدف واحد وهو نقل الرسالة القرآنية إلى الناس، وتشجيعهم على الإيمان بالله والتفكير بالمواضيع الإيمانية والوجود الإلهي واليوم الآخر.

تتمتع كتب هارون يحيى بشعبية كبيرة لشرحه واسعة من القراء تتدفق من الهند إلى أمريكا، ومن إنكلترا إلى أندونيسيا وبولندا والبوسنة والبرازيل وإسبانيا؛ وقد ترجمت بعض كتبه إلى الفرنسية وإنكليزية والألمانية والبرتغالية والأردية والعربية والألبانية والروسية والأندونيسية.

لقد أثبتت هذه الكتب فائدتها في دعوة غير المؤمنين إلى الإيمان بالله، وتنمية إيمان المؤمنين، فالأسلوب السهل والممتع الذي تتمتع به هذه الكتب يحقق نتائجًا مضمونة في التأثير السريع والعميق على القارئ. من المستحب على أي قارئ يقرأ هذه الكتب ويفكر بها بشكل جدي أن يبقى معتقدًا لأي نوع من أنواع الفلسفة المادية. ولو بقي أحد يحمل لواء الدفاع عنها، فسيكون ذلك من منطلق عاطفي بحت، لأن هذه الكتب تنسف تلك الفلسفات من أساسها. إن جميع الإيديولوجيات التي تقول بنكران وجود الله قد دُحِّست اليوم والفضل يعود إلى كتب هارون يحيى.

لا شك أن هذه الخصائص مستمدّة من حكمة القرآن ووضوحه؛ وهدف الكاتب من وراء نشر هذه الكتب هو خدمة أولئك الذين يبحثون عن الطريق الصحيح للوصول إلى الله، وليس تحقيق السمعة أو الشهرة، علاوة على أنه لا يوجد هدف مادي من وراء نشر كتبه هذه.

وعلى ضوء هذه الحقائق، فإن الذين يشجعون الآخرين على قراءة هذه الكتب، التي تفتح أعينهم وقلوبهم وترشدهم إلى طريق العبودية لله، يقدمون خدمة لا تقدر بثمن.

من جهة أخرى، يعتبر تناقل الكتب التي تخلق نوعاً من التشويش في ذهن القارئ وتقود الإنسان إلى فوضى إيديولوجية، ولا تؤثر في إزاحة الشكوك من قلوب الناس، مضيعة للوقت والجهد، أما هذه الكتب فمن الواضح أنها لم تكن لتترك هذا الأثر الكبير على القارئ لو كانت تركز على القوة الأدبية للكتاب أكثر من الهدف السامي الذي يسعى إليه، ومن يشك بذلك يمكنه أن يرى أن الهدف الوحيد لكتب هارون يحيى هو هزيمة الكفر

وتكريس القيم الإنسانية.

لا بد من الإشارة إلى أن الحالة السيئة والصراعات التي يعيشها العالم الإسلامي في يومنا هذا ليست إلا نتيجة الابتعاد عن دين الله الحنيف والتوجه نحو الإيديولوجيات الكافرة، وهذا لن ينتهي إلا بالعودة إلى منهج الإيمان والتخلص عن تلك المناهج المضللة، والتوجه إلى القيم والشائع القرآنية التي عرضها لنا خالق الكون لتكون لنا دستوراً. وبالنظر إلى حالة العالم المتردية والتي تسير به نحو هاوية الفساد والدمار، هناك واجب لا بد من أدائه وإن... قد لا نصل في الوقت المناسب.

لا يبالغ إذا قلنا: إن مجموعة هارون يعني قد أخذت على عاتقها هذا الدور القائد، وبعون الله ستكون هذه الكتب الوسيلة التي ستحقق شعوب القرن العشرين من خلالها السلام والعدل والسعادة التي وعد بها القرآن الكريم.

تضمن أعمال الكاتب: النظام الماسوني الجديد، اليهودية وال Manson، الكوارث التي حررتها الداروينية على العالم، الشيوعية عند أ. مبوش، الإيديولوجية الدموية للداروينية: الفاشية، الإسلام يرفض الإرهاب، اليد الخفية في البوسنة، وراء حوادث الإرهاب، وراء حوادث الهولوكوست، قيم القرآن، الموضوعات 1-2-3، سلاح الشيطان: الرومانسية حقائق 1-2، الغرب يتوجه إلى الله، خدعة التطور، أكاذيب التطور، الأمم البائدة، لا ولن الألباب، انهيار نظرية التطور في عشرين سؤالاً، إجابات دقيقة على التطوريين، النبي موسى، النبي يوسف، العصر الذهبي، إعجاز الله في الألوان، العظمة في كل مكان، حقيقة حياة هذا العالم، القرآن طريق العلم، التصميم في الطبيعة، بذل النفس ونماذج رائعة من السلوك في عالم الحيوان، السرمندية قد بدأت فعلاً، خلق الكون، لا تتجاهل، الخلود وحقيقة القدر، معجزة الذرة، المعجزة في الخلية، معجزة الجهاز المناعي، المعجزة في العين، معجزة الخلق في النباتات، المعجزة في العنكبوت، المعجزة في البعوضة، المعجزة في نحل العسل، المعجزة في النملة، الأصل الحقيقي للحياة، الشعور في الخلية، سلسلة من المعجزات، بالعقل يُعرف الله، المعجزة الخضراء في التركيب الضوئي، المعجزة في البروتين، أسرار DNA.

وكتب الكاتب للأطفال: أيها الأطفال كذب داروين! عالم الحيوان، عظمة السماوات، عالم أصدقائك الصغار، النمل، التحل يبني خلية ياتقان، بناة الجسر المهرة: القنادس.

وتتضمن أعمال الكاتب الأخرى التي تتناول موضوعات قرآنية: المفاهيم الأساسية في القرآن، القيم الأخلاقية في القرآن، فهم سريع للإيمان 1-2-3، هجر مجتمع الجاهلية، المأوى الحقيقي للمؤمنين: الجن، القيم الروحانية في القرآن، علوم القرآن، الهجرة في سبيل الله، شخصية المنافقين في القرآن، أسرار المنافق، أسماء الله، تبليغ الرسالة واجادلة في القرآن، المفاهيم الأساسية في القرآن، إجابات من القرآن، بعث النار، معركة الرسل، عدو الإنسان المعلن: الشيطان، الوثنية، دين الجاهل، تكبر الشيطان، الصلاة في القرآن، أهمية الوعي في القرآن، يوم البعث، لا تس أبداً، أحكام القرآن المسيحية، شخصية الإنسان في مجتمع الجاهلية، أهمية الصبر في القرآن، معارف عامة من القرآن، حجج الكفر الواهية، الإيمان المتكامل، قبل أن تنتهي، تقول رسالنا، رحمة المؤمنين، خشية الله، كابوس الكفر، النبي عيسى آتِ الجمال في الحياة في القرآن، مجموعة من جماليات الله 1-2-3، مدرسة يوسف، الافتراضات التي تعرض لها الإسلام عبر التاريخ، أهمية اتباع كلام الله، لماذا تخدع نفسك، كيف يفسر الكون القرآن، بعض أسرار القرآن، الله يتجلى في كل مكان، الصبر والعدل في القرآن، أولئك الذين يستمعون إلى القرآن.

## إلى القارئ

السبب وراء تخصيص فصل خاص لنهيár النظرية الداروينية هو أن هذه النظرية تشكل القاعدة التي يعتمد عليها كل الفلاسفة الملحدين. فمنذ أن أنكرت الداروينية حقيقة الخلق، وبالتالي حقيقة وجود الله، تخلى الكثيرون عن أديانهم أو وقعوا في التشكيك بوجود الخالق خلال الملة والأربعين سنة الأخيرة. لذلك يعتبر دحض هذه النظرية واجباً يحتمه علينا الدين، وتقع مسؤوليته على كل منا. قد لا تسع الفرصة للقارئ أن يقرأ أكثر من كتاب من كتبنا، لذلك ارتأينا أن نخصص فصلاً نلخص فيه هذا الموضوع في كل كتاب من كتبنا.

تم شرح جميع الموضوعات الإيمانية التي تناولتها كل هذه الكتب على ضوء الآيات القرآنية وهي تدعى الناس إلى كلام الله والعيش مع معانيه. شرحت كل الموضوعات التي تتعلق بالآيات القرآنية بطريقة لا تدع مكاناً للشك أو التساؤل في ذهن القارئ من خلال الأسلوب السلس والبسيط الذي اعتمدته الكاتب في كتبه بحيث يتمكن كل القراء من جميع الطبقات الاجتماعية والمستويات التعليمية أن الاستفادة منها وفهمها. هذا الأسلوب الروائي البسيط يمكن القارئ من قراءة الكتاب في جلسة واحدة، حتى أولئك الذين يرفضون الأمور الروحانية ولا يعتقدون بها، تأثروا بالحقائق التي احتوتها هذه الكتب ولم يتمكنوا من إخفاء اقتباعهم بها. يمكن للقارئ أن يقرأ هذا الكتاب وغيره من كتب المؤلف بشكل منفرد أو يتراوّله من خلال مناقشات جماعية. أما أولئك الذين يرغبون في الاستفادة منه فسيجدون المناقشة مفيدة جداً إذ إنهم سيتمكنون من الإلقاء بانطباعاتهم والتحدث عن تجاربهم مع الآخرين.

إضافة إلى أن المساهمة في قراءة وعرض هذه الكتب التي كتبت لوجه الله يعتبر خدمة للدين. عرضت الحقائق في هذه الكتب بأسلوب غاية في الإقامة، لذلك نقول للذين يريدون نقل حقيقة الدين إلى الآخرين: إن هذه الكتب تقدم لهم عوناً كبيراً.

من المفيد للقارئ أن يطلع على نماذج من هذه الكتب المذكورة في نهاية الكتاب، ليرى التنوع الذي تعرضه هذه المصادر الغنية بالمواد الدينية الممتعة والمفيدة.

لن تجد في هذا الكتاب كما في غيره من الكتب، وجهات نظر شخصية للكاتب أو تعليقات تعتمد على كتب التشكيك، أو أسلوب غامض في عرض موضوعات مغرضة أو عروض يائسة تثير الشكوك وتدعي إلى انحراف في التفكير.

# لا تتجاهل

|                                                     |    |
|-----------------------------------------------------|----|
| مقدمة                                               | 8  |
| وجود الله الواضح وضوح الشمس                         | 11 |
| أن التطهور مجرد خدعة وأن الله هو خالق كل شيء        | 14 |
| الخصائص المعجزة للمخلوقات التي تحيط بك              | 26 |
| أن كل ما تملكته هو نعمة من الله                     | 41 |
| أنك لن تعمر طويلاً في هذا العالم                    | 44 |
| أن الموت آت لا محالة                                | 54 |
| أن القرآن هو كتاب العدل وأنك ستحاكم بناء على أحكامه | 60 |
| صوت ضميرك                                           | 64 |
| أن الله أمر الإنسان أن يكون صاحب أخلاق جميلة        | 67 |
| أن الكفر هو مصدر كل الشرور                          | 71 |
| حقيقة الآخرة ويوم الحساب                            | 76 |
| أن جهنم هي دار العذاب الخالد                        | 83 |
| أن المادة ما هي إلا خيال                            | 87 |
| أن الزمن أمر نسيبي وأن كل شيء قد قدّر               | 95 |
| الخاتمة                                             | 98 |

# مقدمة

---

تستيقظ في كل يوم لتبدأ يوماً جديداً، تنهض من فراشك، تغسل وجهك، تجهز نفسك، وغالباً ما تخرج إلى مكان تقصده، كالمجامعة مثلاً أو مكان العمل، لتجد نفسك في النهاية غارقاً في الروتين اليومي. ومع تسارع ساعات اليوم سواء في الجامعة أو في العمل، تسعى جاهداً لتطبيق ما يجعلك تفي بالتزاماتك في الموعد النهائي. وفي طرفة عين يقضي النهار ويحل المساء. وفي المساء تجد واجباتك المنزلية بالانتظار، فتقوم بما أمكنك منها، وكتوع من التغيير تبادر إلى زيارة أحد أصدقائك، أو تذهب إلى المسرح ثم تعود إلى المنزل لتنام. وفي اليوم التالي تبدأ هذه الدورة الكثيبة من جديد. ألا يمكن ذلك قد نسيت شيئاً أهلاً وانت مارس هذه النشاطات؟ هل من الممكن أن تكون خلال هذه الدورة اليومية قد نسيت كأي إنسان بعض الأشياء الهامة، أو لم تلحظها أو لم تحاول ألا الاهتمام بها؟

سيكون الجواب الشائع: "نعم"، لأن غالبية الأفراد يتجلبون التفكير بالكثير من التفاصيل التي تتصل بحياتهم. يمكنك أن تبدأ التفكير بطرح هذا السؤال: هل يدرى أحدنا أن أشياء مثيرة تحدث وهو جالس يقرأ في غرفته؟ هل نعرف أننا على سبيل المثال نتحرك في الفضاء بسرعة 1670 كم / سا؟ هل فكرت بأن هذه الغرفة التي تجلس فيها الآن تشغل مكاناً صغيراً جداً في الكون، وكأنها ذرة من العبار؟ وهل تدرك بوصفك الكائن الوحيد الذي وهب نعمة التفكير لهذا ، النظام المتقن الموجودة في هذا الكون؟

هناك بالتأكيد المئات من الأسئلة المشابهة التي يمكن أن توجهها لنفسك. الهدف من وراء توجيه هذه الأسئلة كشف – ولو بشكل بسيط – الحجاب عن العقل البشري، المجهد بالمهام اليومية، المساهمة في توسيع آفاق التفكير. إن هدفنا هنا هو التركيز على بعض الموضوعات الحساسة والهامة. والآن، قد تعرضك بعض التساؤلات:

ـ ما أهمية هذه الأسئلة في حياتي؟ هل من الهمام فعلاً التفكير بها، بينما يترتب على إنجاز الكثير من المهام؟ الاختبارات النهائية... الاجتماع الذي سينعقد مساء هذا اليوم... أليس هذه أولويات؟

تعكس هذه الأفكار خطأً شائعاً يرتكبه معظم الناس. لا شك أن الخطأ التي تتعلق بثقافة أحدهنا، أو بشؤون منزله أو بمستقبل عمله تعد أموراً هامة، إلا أن هناك موضوعات أكثر أهمية. على الإنسان أولاً أن يعي الهدف من وراء وجوده في هذا العالم، وماذا يوجد بعد هذه الحياة، وكيف جاء هذا العالم الذي يعيش فيه إلى الوجود، ومن هو خالقه وخالق المخلوقات من حوله.

منذ اللحظة التي يستيقظ فيها الإنسان صباحاً، ينغمى مشاغل لا نهاية لها، وبذلك يغفل عن التفكير بموضوع غاية في الأهمية: إن المكان الذي يشغله الإنسان في هذا الكون لا وزن له، فهو فيه أشبه بذرة رمل في بناء شاهق. قد يدهشك هذا الأمر ولكنه حقيقة واضحة لا ريب فيها.

إذا حاول الإنسان التفكير بجدية، عندما تعرض له إحدى الحقائق الهامة ولا يتتجاهلها، فإنه سيصل إلى نتيجة واحدة وهي:

إن كل ما في هذا الكون الواسع من الأحياء والجمادات، بما فيها الإنسان نفسه، إنما هي جزء من خلق الله العظيم المتقن. الإنسان لا يرى خالقه، إلا أنه عندما يتأمل كل الآيات، التي يجد نفسه محاطاً بها كل يوم،



سيدرك وجود الله وصفاته. ستفتح له حوالاته الصادقة والخلصة الطريق لفهم أوامر خالقه ووصياته والطرق التي تضمن له كسب رضاه. يقول الله عز وجل في كتابه العزيز:

﴿لَا تُذْرِكُهُ الْأَبْصَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ الْأَبْصَارَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ﴾

﴿أَبْصَرَ فِي نَفْسِهِ وَمَنْ عَمِيَ فَعَلَيْهَا وَمَا أَنَا عَلَيْكُمْ بِحَفِظٍ﴾

الأنعام: 103 – 104.

أنت أيضاً على التركيز على هذه الحقيقة، ولا تظاهر بأنك لم تتبه إلى عظمة خلق الله. الناس متغمضون في أعمالهم التي تكاد لا تنتهي، حتى أنهم يعجزون عن غيير الأوضاع المعجزة التي يعيشون فيها. إلا أن أولي الألباب سيدركون أن حقيقة وجود الإنسان في كرة تدور حول محورها بسرعة 1670 كم/س، يعني الكثيرون علاوة على أن وجود هذه الكرة باستقرار تحكمه العديد من التوازنات يجعل الحياة عليها ممكناً، يشير إلى أن هذا النظام المتقن هو من صنع الخالق العظيم.

فلا تتجاهل هذه الحقيقة التي وضعناها نصب عينيك الآن وكن شاكراً لخالقك الذي وهبك الروح.



# لا تتجاهل

## وجود الله الواضح وضوح الشمس

منذ اللحظة الأولى التي يفتح فيها الإنسان عينيه على هذه الدنيا، يجد نظاماً دقيقاً وعظيماً محاطاً به، فهو يحتاج إلى الأوكسجين ليبقى على قيد الحياة، إلا أن الغلاف الجوي الذي يحيط بالكرة التي يعيش عليها يجود عليه بالنسبة الصحيحة من الأوكسجين التي يحتاجها، وبهذا فهو يتنفس بارتياح. ومن الضروري أيضاً لاستمرار الحياة على هذا الكوكب وجود مصدر للحرارة. ولتلبية هذه الحاجة وضعت الشمس في المكان المناسب وعلى بعد المناسب، لتصدر الكمية المطلوبة تماماً من الحرارة والطاقة التي يحتاجها الإنسان.

ويحتاج الإنسان إلى غذاء ليحافظ على بقائه، وكل زاوية في هذا العالم ترخرع بختلف أنواع الطعام والغذاء وبشكل يثير العجب. كذلك يحتاج الإنسان إلى الماء، والمياه تشغل ما يقارب ثلاثة أرباع مساحة الكورة الأرضية. ويحتاج الإنسان إلى المأوى في هذا العالم، والأرض متوفرة ومناسبة لبناء المأوى وكذلك المواد المطلوبة لتأسيسها.

هذه بضعة فقط من بلايين المقومات التي تجعل الحياة على سطح الأرض ممكناً. باختصار: يعيش الإنسان على كوكب رتب فيه كل شيء لصمان بقائه. إنه كوكب "خلق خصيصاً للإنسان".

يعتمد تفسير العالم على "طرق التفكير المكتسبة"، أي أن الإنسان يفكر بالطريقة التي أملئت عليه أو التي تربى عليها. وفي ظل هذا التضليل، غالباً ما ينظر إلى المسائل التي ذكرناها سابقاً على أنها "تفاصيل تافهة". إلا أنه إذا لم يهمنا المسألة، وشرع يتساءل عن الظروف التي جعلت وجودنا ممكناً في هذه الحياة، فإنه بالتأكيد سوف يخرج عن حدود التفكير التقليدي ويدأ بالتفكير في:

كيف يكون الغلاف الجوي السقف الواقي لهذه الأرض؟

كيف تعرف كل خلية من تريليونات الخلايا التي تشكل جسم الإنسان مهماتها المنوطة بها وتعمل على إنجازها؟

كيف وجد النظام الحيوي المتوازن على هذه الأرض؟

لا بد وأن يكون الإنسان الذي يبحث عن إجابات على هذه الأسئلة سائراً في المسار الصحيح، لأنه يتعامل مع ما حوله من حوادث بوعي وإدراك، ولا يتتجاهل الطبيعة الخارقة للكون. إن كل من يشير هذه التساؤلات ويعطي إجابات عنها سيدرك أنه في كل زاوية من زوايا هذا الكون تصميم وترتيب يحكمه:

كيف جاء هذا النظام المتقن للكون إلى الوجود؟

من الذي أرسى هذا التوازن الدقيق في العالم؟

كيف نشأت الكائنات الحية بتنوعها الضخم؟

إن الاستمرار في بحث جاد وجاهد عن إجابات هذه الأسئلة، سيأتي في النهاية على نتيجة واضحة وهي أن كل ما في هذا العالم وكل كائن فيه، هو جزء من خطة ونتيجة لتصميم. لقد وجد هذا العالم بكل ما فيه من تفاصيل من أدفها وحتى أعظمها بكمال مطلق: البنية المتكاملة لأجنحة الحشرات، الأنظمة التي توصل الشجرة لحمل أطنان من الماء إلى أعلى فرع فيها، النظام الموجود في مدارات الكواكب الغازات الجوية بنسب غایة في الدقة، ومن المستحيل قطعاً أن تكون كل هذه الأنظمة الدقيقة نتيجة مصادفات عشوائية بل يجب أن يكون هناك تنظيم عن وعي وأدراك.

يجد الإنسان خالقه في كل جزء من هذا العالم اللامتناهي، تظهر عظمة الله، خالق كل شيء وملائكة، من خلال الخلق المتقن للكون. إن كل ما يحيط بنا من معجزات الخلق: مثل طيران الطائر، خفقات قلوبنا، ولادة الطفل، وجود الشمس في السماء هي آية من آيات القدرة الإلهية ودليل على الخلق، وواجب على الإنسان أن يفهم هذه الحقيقة. فالإنسان الذي يدرك هذا النظام المعجز ويتفهمه في كل جزئية من جزئيات هذا الكون المطلق. وهذا بالتأني يدله على الخالق. إذاً ايها أن تتجاهل أن كل ما في الوجود من أحياه وغير أحياه يُظهر عظمة الله. انظر حولك

وَجَاهَدَ لِتَقْدِيمِ أَسْمَى آيَاتِ الشُّكْرِ وَالتَّقْدِيرِ لِلْعَظَمَةِ الإِلَهِيَّةِ الْخَالِدَةِ.

إِنَّ الْوَجُودَ الإِلَهِيَّ أَمْرٌ جَلِيٌّ وَاضْعَفُ، وَتَجَاهِلُهُ لَا يَعْنِي إِلَّا إِلْحَاقُ أَكْبَرِ الْأَضْرَارِ بِأَنفُسِنَا، سَبَبُ ذَلِكَ بِسَاطَةً: أَنَّ اللَّهَ لَيْسَ بِحَاجَةٍ إِلَى أَيِّ شَيْءٍ. هُوَ الَّذِي تَظَهُرُ عَظَمَتُهُ وَجَلَالَتُهُ قَدْرَتُهُ فِي كُلِّ شَيْءٍ. اللَّهُ هُوَ مَالِكُ كُلِّ مَا فِي الْأَرْضِ وَمَا فِي السَّمَاوَاتِ.

تَسْرِدُ لَنَا الْآيَةُ الْكَرِيمَةُ التَّالِيَةُ صَفَاتُ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْحَيُّ الْقَيْمُ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَا نُوْمٌ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلَّا بِإِذْنِهِ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يَحْجِطُونَ بِشَيْءٍ مِنْ عِلْمِهِ إِلَّا بِمَا شَاءَ وَسَعَ كُرْسِيُّهُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَلَا يَرُوْدُهُ حِفْظُهُمَا وَهُوَ الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ﴾ الْبَقْرَةُ: 255.

# لا تتجاهل

---

## أن التطور مجرد خدعة وأن الله هو خالق كل شيء

قام البعض بطرح "نظريه المصادفات" التي تبحث في وجود الحياة على الأرض في سبيل نكران الوجود الإلهي. هذه النظرية المستحلية، والتي تتناقض مع الحقيقة العلمية، تقول: إنَّ كل الكائنات الحية قد ظهرت إلى الوجود عن طريق المصادفات العشوائية. ولكن إذا دققنا النظر بهذه الادعاءات التي لا تقوم على أي أساس، سنجد أنها لم تقدم أي دليل عقلاً يبرهن عن "الكيفية التي ظهرت بها الحياة على الأرض".

تخبرنا النظرة المتأملة في الأنظمة الحيوية التي تحملها الأحياء في أعضائها بوضوح أن هذه الأحياء قد خلقت خلقاً، وتنسف كل المزاعم التطورية التي تتحدث عن أصل الحياة من أساسها. لم تحدث عملية اسمها التطور على سطح الأرض، والخالق هو الذي خلق الكون بهذا النظام الفريد، والتطور أكذوبة لا يمكن برهنتها. هذه هي الحقيقة.

على الرغم من كل الحقائق العلمية والعلقانية التي تدل على أن أشكال الحياة على وجه الأرض برمتها ودون أي استثناء قد خلقت خلقاً، إلا أنه لا زال هناك البعض من يصررون على تبني نظرية التطور، وفي هذا الكتاب نتعرض لإصرار البعض من يدعون العلم على هذه الادعاءات التي لا تمت إلى العقلانية بصلة. كذلك سنلاحظ كيف انهارت هذه النظرية، التي انقاد إليها الناس بعمى مطلق، على ضوء النظريات العلمية التي أتى بها القرن العشرين.

لا تقع في الخطأ الذي وقع فيه أولئك الذين يعملون جاهدين لإنكار وجود الله. لا تتجاهل أن كل ما في هذا الكون هو من خلق الله وأن ما يسمى بالتطور لم تعرفه الحياة على الأرض في يوم من الأيام.

● يدعى التطوريون أن الكائنات الحية قد تطورت من خلال آيتين وهما: "الطفرة"، و"الانتخاب الطبيعي".

وحسب أقوال التطوريين، فإن التغير التطوري حدث بسبب الطفرات التي طرأت على البنية الجينية للكائنات الحية. هم يدعون أن تناли طفرات صغيرة يخلق أنواعاً جديدة. إلا أن الطفرة ليست إلا ضرر يصيب جزءاً من الـ DNA وهو البنية التي توجد فيها كل المعلومات التي تتعلق بالخلية مشفرة. تكون آثار الطفرات دائمًا ضارة ومن المستحيل أن تؤدي الطفرة إلى تشكيل أنواع جديدة. كلنا يعرف أن الطفرات التي تطرأ على الجسم البشري، تؤدي إلى تشوهات جسدية مثل المغولية، القزم، البهاق أو السرطان. من الأمثلة على الطفرات العصرية، تلك التي ظهرت على شعبي ناغازاكي وهiroshima، اللذين تعرضوا إلى إشعاعات القنبلة النووية في الماضي القريب.

من جهة أخرى تفيد نظرية الانتخاب الطبيعي، أن الأحياء الذين يُظهرون تلاوًماً مع الظروف الطبيعية التي يعيشون فيها سيسودون ويتکاثرون، بينما سينفرض أولئك الذين لا يمکنهم التلاوُم مع تلك الظروف. إلا أن هذا الادعاء لا يمت إلى نظرية التطور بصلة. الانتخاب الطبيعي: يعني التخلص من الأفراد الضعفاء فقط، وبالتالي ينتج عن ذلك مجتمع من الأفراد الأقوىاء. يعني آخر: لا يمكن أن ينتج عن الانتخاب الطبيعي أنواعاً جديدة.

يعرف التطوريون هذه الحقيقة. يصر عالم المتحجرات كولين باترسون من متحف التاريخ الوطني في إنكلترا على أن الاصطفاء الطبيعي لا يمتلك القدرة على تطوير أي شيء. فيقول:

"لم يقم أحد بإنتاج أي نوع من الأنواع عن طريق الانتخاب الطبيعي، ولم يقترب أحد من هذا، حتى أن أكثر النقاشات الدائرة بين الداروينيين الحديثين هي حول هذا السؤال."

لذا نقول لك: أياك أن تتجاهل أن أيًاً من الأساليب التي يختئي وراءها الداروينيون ليس ضررًا من السحر الذي يحول الكائنات الحية إلى أشكال أكثر تطوراً.

● حسب نظرية التطور، فقد تطور كل نوع من الأنواع الحية عن أجداده. إذا كان هذا الافتراض صحيحاً، فيجب أن توجد عدد كبير جداً من الأنواع الانتقالية أو الحلقات الوسطى التي يفترض أنها عاشت فترة طويلة وهي بطور التحول. بمعنى آخر يفترض وجود مخلوقات نصفها أسماك ونصفها زواحف عاشت في الأزمان الغابرة، وتحمل بعض صفات الزواحف إلى جانب صفات الأسماك التي تحملها أصلاً. يشير التطوريون إلى هذه المخلوقات الخيالية التي يعتقدون أنها عاشت في الماضي على أنها "الأشكال الانتقالية".

إذا كان هذا النوع من الحيوانات موجوداً فعلاً، فيجب أن يكون التاريخ قد شهد الملايين، بلbillions منها، والأهم من ذلك أن توجد، على الأقل، بقايا من هذه المخلوقات العجيبة في سجلات المتحجرات. إلا أنه ولدهشة الجميع، لم يتبادر عن الأبحاث المكثفة في علم المتحجرات أي متحجرة من أي نوع تشير إلى "الأشكال الانتقالية" التي تحدثوا عنها! فيبينما يزخر سجل المتحجرات بأنواع المخلوقات المختلفة، إلا أنه لم يتم العثور على أي متحجرة من ذلك النوع تحديداً. فلا تتجاهل إذن أن غياب الشكل الانتقالي يبطل المزاعم التطورية.

● حسب السيناريو الخيالي للتطوريين، فإن بعض الأسماك شعرت بضرورة انتقالها من البحر إلى البر لأسباب مختلفة. وحسب هذه الحاجة (!)، طرأت بعض التغيرات على السمكة، لتنتقل إلى نوع من البرمائيات مع مرور الوقت. هذا ملخص عن السيناريو التطوري الذي يناقش الانتقال من الماء إلى البر. لتأخذ ببعض دقائق في تأمل ذلك. ماذا يحدث لو قررت السمكة أن تخرج إلى البر؟ هل



في الرسم أعلاه يظهر ما يطلق عليه تحول بجمة البحر إلى سمكة وهو تلفيق مخض. هناك العديد من متحجرات بجمة البحر والأسماك بأشكالها التي تظهر في الخطط أعلاه، في حين أن الشكل الذي يُظهر المخلوق الخيالي، نصف سمكة ونصف بجمة بحر، هو رسم فحسب. هذه الرسومات التي تظهر الأشكال الانتقالية الملفقة، لم يظهر عليها أي دليل في سجل المتحجرات.

يمكن أن تبقى السمكة التي تقترب إلى الشاطئ تدريجياً ثم تصل ل تستقر على الرمال من البقاء على قيد الحياة؟ الجواب واضح: ما إن تخرج السمكة إلى الشاطئ حتى تموت. ينطبق هذا على ملايين الأسماك التي قد تسلك نفس السلوك عبر ملايين السنين، سوف تموت حالما تصل إلى الشاطئ قبل أن تقوم بأي تصرف من أي نوع. هذه حقيقة واضحة.

إضافة إلى ذلك، أصبح من الواضح في يومنا هذا أن هذه الأحياء تختلف عن بعضها كثيراً من الناحية التشريحية والفيزيولوجية، أي أنها لا يمكن أن تكون قد تطورت عن بعضها. هناك العديد من الحقائق الجلية التي تجعل هذا الانتقال أمراً مستحيلاً:

الوزن: تستهلك الأحياء البرية 40٪ من طاقتها في حمل أجسامها أثناء التنقل. إلا أن الأحياء البحرية ليست لديها مشكلة في حمل أوزانها، وهذا أحد الأسباب الرئيسية التي تجعل الهيكل العظمي والجهاز العضلي للأحياء البرية يختلف تماماً عن ذلك الذي تختص به الأحياء البحرية، وذلك حسب البيئة التي يعيش فيها كل منها.

حفظ الحرارة: تتمتع الأحياء البرية بتركيب جسماني يتحمل تقلبات الحرارة الكبيرة التي تحدث على الأرض، في حين يحدث التغير في درجات الحرارة في الماء ببطء ولا يكون التباين الحراري كبيراً. لهذا السبب يختلف نظام الاستقلاب بين الأحياء البرية والبحرية بدرجة كبيرة. إن فرصة حدوث تحول كهذا غير وارد على الإطلاق.

استخدام الماء: من أساسيات الاستقلاب (الإيض أو الميتوبيوليزما) عند الأحياء البرية الاقتصاد في استخدام الماء والرطوبة لندرة مصادره على وجه الأرض. على سبيل المثال صمم الجلد ليسمح بخروج الفائض من الماء بعدل محدد، في حين أنه يمنع التبخر الزائد. تشعر الأحياء البرية بالعطش، بينما لا تشعر الأحياء البحرية بذلك، علاوة على أن جلودها غير مصممة لتحمل العيش في المناطق غير المائية.

الكلى: تتمكن الأحياء المائية من التخلص من فضلاتها بسهولة عن طريق جلودها مستفيدة من البيئة المائية التي تعيش فيها. إلا أن الوضع على اليابسة مختلف تماماً، فالماء يستخدم بشكل اقتصادي، لذلك تختص الأحياء البرية بالجهاز الكلوي. من المستحيل أن تكون الكلى، ذلك النظام المعقد، قد جاءت إلى الوجود عن طريق المصادفة.



ماذا يحدث للسمكة إذا خرجت إلى الأرض ذات يوم؟ ستموت بالتأكيد بعد بضع دقائق. وهذا جواب يعرفه كلّ إنسان دون الحاجة إلى أي تفكير طويل فالقول: إنّ السمكة عاشت على الأرض عدّة عقود من الزمن دون أن تموت وانتظرت حتى تيسّر لها العيش كزاحف، قول لا يمكّن للعقل ولا للعلم بصلة، إذ لم ينقل: إنه مثار للضحك.

الجهاز التنفسـي: تتنفس الأسماك بامتصاص الأوكسجين الذي ينحل بالماء وتمر عبر غلاصمها، بينما تختص الأحياء البرية بجهاز تنفسـي كامل. ونخلص إلى نتيجة واضحة وهي: كانت الأسماك دائمـاً أسماكـاً، والزواحف خلقت زواحفـاً أو إلى سحليات.

أذن فلا تتجاهـل حقيقة أنّ الأسماك لا يمكن أن تتطور إلى ثعابـين وتمـاسيـح، وأن رواية كـهـذه يمكن أن تـوـجـدـ في القصصـ الخيـاليةـ فقطـ.

عندـما عـجزـ النـطـورـيـونـ عنـ شـرـحـ كـيـفـيـةـ حـدوـثـ الـبـنـيـةـ الـمـتـقـنـةـ لـأـجـنـحةـ الطـيـورـ، زـعـمـواـ أـنـهـاـ تـطـورـتـ عنـ الزـواـحفـ. بـدـيـهـيـ أنـ هـذـهـ المـزـاعـمـ لاـ تـسـتـنـدـ إـلـيـ أـيـ أـسـاسـ. كـشـفـتـ سـجـالـاتـ الـمـتـحـجـرـاتـ أـنـ الطـيـورـ كـانـتـ دـائـمـاـ طـيـورـاـ وـالـزـواـحفـ لـمـ تـخـلـقـ إـلـاـ زـواـحفـ.

وـحـسـبـ الاـخـتـلـافـاتـ الـفـيـزـيـوـلـوـجـيـةـ وـالـتـشـرـيـحـيـةـ بـيـنـ الطـيـورـ وـالـزـواـحفـ (مـثـلـمـاـ هـيـ مـوـجـودـةـ بـيـنـ

الـأـسـماـكـ وـالـزـواـحفـ)، يـكـوـنـ هـذـاـ الـاـنـتـقـالـ أـمـرـاـ مـسـتـحـيـلاـ. لـتـنـاـوـلـ بـعـضـ النـقـاطـ:

تـخـتـلـفـ الرـئـيـانـ عـنـ الطـيـورـ تـامـاـ عـنـ تـلـكـ الـتـيـ تـخـتـصـ بـهـاـ الـزـواـحفـ.

تـخـتـلـفـ الـبـنـيـةـ الـعـظـمـيـةـ (أـيـ الـهـيـكـلـ الـعـظـمـيـ) عـنـ الطـيـورـ تـامـاـ عـنـهـاـ فيـ الـزـواـحفـ، فـالـعـظـامـ عـنـهـاـ أـخـفـ بـكـثـيرـ مـاـ هـيـ عـلـيـهـ عـنـ الـزـواـحفـ.



رسم خيالي: ديناصور خيالي أكتسب خاصية الطيران من محاولاته المتكررة لصيد الذباب ب اختصار: فإن الزعم الذي يقول أن الساقين الإماميتين للديناصور قد تحولتا إلى جناحين ثم بدأ يطير، لا يقوم على أي أساس علمي. إياك أن تتجاهل أن الزواحف لا يمكن أن تتحول إلى طيور

للطيور أجنبة بينما تقطي الحراشف (التي تختلف عن الريشين كثيراً) جسم الزواحف.

• هناك حقيقة أخرى تبطل نظرية التطور من أساسها، وهي أن التطوريين فشلوا في تفسير نشوء الحياة على سطح الأرض.

الخلية: هي البناء الأساسية التي تتكون منها أجسام الكائنات الحية، فجسم الإنسان يحتوي على 100 تريليون خلية، والبروتين بدوره هو حجر الأساس في هذه الخلايا، إلا أن الحقيقة التي برهنتها العلم وأدت على ادعاءات التطور من أساسها، هي أنه من غير الممكن تشكيل جزيئة بروتين واحدة من بين آلاف الجزيئات البروتينية المعقدة التي تشكل الخلية تحت ظروف طبيعية.

البروتينات: هي جزيئات عملاقة تتكون من "أحماض أمينية" أصغر حجماً ويتكون أبسطها من 50 حمضأً أمينياً، ولكن يوجد أيضاً بروتينات تتكون من آلاف الأحماض الأمينية. النقطة الحرجة هنا هي أن غياب أو إضافة أو استبدال حمض أميني واحد في بنية البروتين يحوله إلى كتلة جزيئية عديمة الفائدة.. يجب أن يكون كل حمض أميني في المكان المناسب وبالترتيب المناسب.

يمكن للإنسان العادي أن يفهم من خلال بعض الحسابات البسيطة، أن البنية البروتينية لا يمكن أن تأتي عن طريق الصادفة.

ويبلغ عدد الاحتمالات الترتيب في جزيئية بروتين يتألف من 12 حامضاً أمينياً مختلفاً ويضم 288 حامضاً أمينياً في تركيبه .... عدد الاحتمالات هو  $10^{300}$  احتمالاً مختلفاً. وهذا رقم هائل ويساوي الرقم الواحد وأمامه ثلاثة صفر. ولكن احتمالاً واحداً من جميع هذه الاحتمالات الهائلة هو احتمال الذي يشكل جزيئية البروتين المطلوب والمفيد. أي أن نسبة الاحتمال هي الرقم واحد مقسوماً على  $10^{300}$ . أي أن حدوث هذه المرة الواحدة غير ممكن عملياً.

عليك إذن لا تتجاهل حقيقة استحالة وجود البروتينات، لبناء بناء الخلية، عن طريق المصادفة وبالتالي أشكال الحياة على سطح الأرض كما يزعم التطوريون.

إذا كانت إمكانية تشكيل بروتين واحد من هذه البروتينات معدومة، فمن الأجرد أن يستحيل تجمع مليون من هذه البروتينات عن طريق المصادفة في تشكيل للخلية البشرية. قام البروفسور روبرت شابиро Robert Shapiro، العالم الكيميائي وخبير DNA في جامعة نيويورك، بحساب احتمالات التشكيل التصادفي لـ 200 نوعٍ من البروتين الموجود في البكتيريا (يحتوي جسم الإنسان على 200000 نوعٍ مختلفٍ من البروتينات في الخلية البشرية)، فتوصل إلى أن هذا الاحتمال يساوي الرقم واحد مقسوماً على رقم هائل هو  $10^{40000}$  وهذا الرقم يساوي الرقم واحد وأمامه أربعون ألف صفر.<sup>1</sup>

وقد تعلق شاندرا فيركراماسينغhe Chandra Wickramasinghe ، البروفيسور في الرياضيات التطبيقية وعلم الفلك من جامعة كارديف، ويلز، على هذه الاستحالة بقوله: إن احتمال التشكيل المترافق للحياة من مادة جامدة هو احتمالاً واحداً من احتمالات يبلغ عددها الرقم واحد وأمامه أربعون ألف صفر. إنه رقم كبير بما يكفي لدفن داروين ونظرية التطور. لم يوجد حسأء بدائي (يمكن أن تولد منه الحياة) لا على هذا الكوكب ولا على غيره من الكواكب. وإذا لم تكن بداية الحياة عن طريق المصادفة، فلا بد إذاً أن تكون خلقاً من قبل أراده واعية وعقل مدبر.<sup>2</sup>

أياك أن تتجاهل أذن أن البكتيريا الصغيرة لا يمكن أن تظهر للوجود عن طريق المصادفة أو عشوائياً. هذا يعني انهيار أساس نظرية التطور.



هل يمكن أن تكون كمية المعلومات الموجودة في آلاف الكتب داخل مكتبة قد كتب عن طريق المصادفة؟ الجواب: لاً. من البديهي إذاً عدم إمكانية ظهور جزء DNA، الذي يحمل كل المعلومات المشفرة التي تتعلق بالكائن الحي، عن طريق المصادفة.

يحتوي جزء DNA الموجود في نواة كل خلية من الخلايا البالغة 100 تريليون خلية التي تتكون منها أجسامنا على مخطط بنية الجسم البشري. توجد المعلومات المتعلقة بالخصائص الفردية والظاهر الفيزيائي وبنية الأعضاء الداخلية مشفرة في جزء DNA من خلال نظام خاص. لو أردنا أن نكتب المعلومات المشفرة في جزء DNA فسنحتاج إلى مكتبة عملاقة تتألف من 900 مجلد وكل مجلد يتألف من 500 صفحة.

هذه المعلومات الصخمة المشفرة في جزيئات DNA تدعى "الجينات" أو "الص比غيات"، وهنا تواجهنا نقطة تستحق الاهتمام. إن أي خطأ مهما كان صغيراً في سلسلة النويات التي تشكل الصبغي أو "الجين" يجعل الصبغي مركباً لا معنى له. وعندما نتفكر في الصبغيات الموجودة في جسم الإنسان والتي تبلغ 200 ألف صبغي، نتبين تماماً استحالة ترتيب ملايين النويات التي تشكل الصبغي بالسلسل الصحيح عن طريق المصادفة.

إذاً لا تتجاهل أن هذه البنية المعقدة لجزيء DNA هي تصميم خاص. إنه لدليل ملموس على أن هذا الجزيء من صنع الله الذي أتقن كل شيء صنعاً.

يذعم التطوريون أن كل الكائنات الحية قد تطورت من أشكال بدائية إلى أشكال متطرفة.

وبحسب هذا الرعم المبني على فراغ، يجب أن يكون الإنسان أيضاً قد تطور من نصف إنسان يدعى "الإنسان البدائي". إلا أنه لا يوجد اليوم مفهوم يطلق عليه "الإنسان البدائي". لقد وجد الإنسان إنساناً والقرد قدراً. هذه حقيقة قد ثبتت برهنتها. إن المتحجرات التي تتخذ كبرهان على أجداد الإنسان، تعود في الحقيقة إلى سلالات بشرية عاشت على كوكب الأرض حتى عهد قريب – ليس أبعد من 10000 سنة – ثم اختفت، إضافة إلى وجود بعض المجتمعات البشرية في يومها هذا تحمل نفس المظهر الخارجي والخصائص التي كانت تتمتع بها تلك السلالات البائدة، والتي يدعى التطوريون أنهم جدود الإنسان البدائيين.

هناك اختلافات تشريحية كبيرة بين القروود والبشر ولا يمكن لأي منها أن يأتي إلى الوجود عن طريق العملية التطورية. هذه حقيقة واضحة.

## ماذا يحدث لسيارة تركت في الصحراء عقداً من الزمن؟

ينص القانون الثاني للديناميكية الحرارية، (الذي يعتبر أحد القوانين الأساسية في الفيزياء)، على أن كل نظام يترك حاله تحت ظروف طبيعية سيسير نحو التحلل ولأنهادام والتلوّث بحسب طرديّة مع الفترة الزمنية المارة عليه سيسير إلى حالة من الاضطراب، والتبغّر والفساد والتحلل وفق الفترة الزمنية التي مرّ عليه. في حياتنا اليومية نرى أمثلة كثيرة حول هذه الحقيقة فلو تركنا على سبيل المثال، سيارة في الصحراء وعدها لتفقدتها بعد شهر، فمن المستحيل أن يجدوها قد أصبحت أحسن حالاً مما كانت عليه. على العكس من ذلك تماماً، سنجده أن العجلات قد تفسخت والزجاج قد تكسر، والهيكل قد تأكل من الصدأ، ومحركها توقف عن العمل.

ب بينما تقول نظرية التطور: إن الذرات والجزيئات العضوية المشتتة والمعثرة تتصل بعضها بشكل ذاتي مع الزمن وفق ترتيب معين لتشكل بنيات خالية في التعقيد، مثل البروتينات المعقدة وجزيئات DNA & RNA. ثم ظهور ملايين الأحياء التي تتلخص كل واحد منها أنظمة مخططة في غاية التعقيد. ولاشك أن مثل هذا السيناريو الخيالي وهذا جانب آخر من الجوانب المتناقضة واللاعلمية لنظرية التطور.





هناك موضوع تم نشره في مجلة "العلوم الحدية" في الرابع عشر من آذار 1998 يخبرنا أن الأنواع التي يطلق عليها التطوريون "هومو إريكتوس" كانت تزاول مهنة اللاحقة منذ 700 ألف سنة.

هناك بعضاً من الأمثلة التي تشير إلى ذلك:

اكتشفت متحجرة لوجه إنسان في عام 1995. تعود إلى 800 ألف سنة في إسبانيا. تكمن أهمية هذه المتحجرة في أنها لا تختلف عن الإنسان الحديث، وهذا يكشف عن حقيقة ثابتة وهي أن الإنسان القديم الذي عاش قبل 800 ألف سنة هو نفسه الإنسان الحديث.

تخبرنا إحدى الموضوعات التي نشرت في مجلة "العلوم الجديدة" في الرابع عشر من آذار 1998: أن الإنسان الذي يطلق عليه التطوريون "هومو إريكتوس" كان يزاول مهنة اللاحقة منذ 700 ألف سنة. ومن الصعب أن نطلق على ذلك الرجل، الذي كان يتمتع بعلوم وتقنيات كافية لبناء السفن واستغلال البحر كوسيلة للنقل، لفظة بدائي.

عثر بالقرب من بحيرة تور كانا في كينيا، على متحجرة لهيكل عظمي ببنية مستقيمة لطفل لا تختلف عن تلك التي يتميز بها الإنسان الحديث. وفيما يختص بمحجرة هومو إريكتوس، يشتراك الباحثون في الإنسان القديم بوجهة نظر واحدة. يقول الباحث الأمريكي في الإنسان القديمAlan Walker: "إنه يشك بقدرة الباحث العادي على التفريق بين متحجرة الهيكل العظمي هذه وبين الهيكل العظمي للإنسان."<sup>3</sup>

كان النياندرتاليون سلالة بشرية، ومع ذلك صورهم التطوريون على أنهم "أ نوع بدائية". إلا أن كافة المكتشفات الأثرية، بما فيها المتحجرة التي تتضمن إبرة خياطة، تعود إلى 26 ألف سنة والتي تخص هذه السلالة قد كشفت أن النياندرتاليين الذين عاشوا منذ عشرة آلاف سنة كانوا على معرفة بفن الخياطة.

لا تتجاهل أن هذه الشعوب التي عاشت منذ مئاتآلاف السنين، والتي مارست الملاحة وعرفت الخياطة، والتي كانت هيأكلها العظمية تشبه هيكل الإنسان الحديث، قد صورت على أنها "الإنسان البدائي" وأن هذه الاحوالات ماهي إلا كلام لا أساس له من الصحة.

قام التطوريون بترتيب "شكل انتقالي" خيالي حول أصل الإنسان يشبه القرد، وأطلقوا على السلالة الناتجة: "شجرة عائلة الإنسان التخيالية". وحسب مزاعم التطوريين، فإن أصل الإنسان قرد اتخذ فيما بعد صفات الإنسان.

إن شجرة الإنسان هذه خيالية بحتة. ومن أجل فهم أعمق للطبيعة التخيالية لهذا الترتيب، يكفي التأمل في الاسس التي أعتمد عليها التطوريون في هذا الصدد.

عند ترتيب شجرة النسب هذه كثيراً ما أعتمد التطوريين على عظمة واحدة من جمجمة أو من عظمة فك واحدة أو سن واحدة فقط هذه "النماذج الانتقالية". وبالاعتماد على عظمة واحدة لا يمكن بأي حال من الأحوال رسم صورة شكلية لأي مخلوق على وجه الأرض، وهذا ما تجرا عليه التطوريون وقالوا به؛ فباعتتمادهم على عظم وحيد، قاموا بوضع سيناريو مفصل عن مجموعة من الأحياء، ومنها أنتجوا أشجار العائلة.

وبعيداً عن أشجار العائلة هذه، طور التطوريون قصصاً من عظم وحيد، مثل الصور التي انتشرت منذ عدة عقود في العديد من منشوراتهم والتي تصور رجالاً على شكل قرود مع زوجاتهم وأطفالهم الشبيهين بالقرود أيضاً، يجلسون جميعاً حول النار. قام التطوريون بإعداد هذه المشورات بناء على التفسير الوهمي الذي تخيلوه لأصل الإنسان. وبترويجها عملوا على توجيه الشعوب وجهاً خاطئاً للاعتقاد بوجود كائن تاريخي نصفه قرد ونصفه إنسان. هذه الصور



متحجرة "غلام توركانا" التي تعود إلى سلالة هومو إريكسون، تكاد لا تختلف عن الإنسان الحديث.

المفصلة للكائنات الخيالية وهي تخرج مع عائلاتها للصيد، أو غارس نوعاً آخر من النشاطات اليومية، هي لا شك مخصوص خيال وخداع ولا يوجد مقابل لها في السجل الإحاثي.

حتى الآن، لا يوجد أي أساس علمي تستند إليه نظرية التطور، وعلى الرغم من ذلك، لا زال هناك ما هو أوضح من كل ما قلناه. هذه الحقيقة الواضحة هي كالتالي:

إن الكائن الحي الذي ندعوه "الإنسان": هو مجموعة من ذرات الفوسفات، والمعنزيوم، والكريون والكالسيوم وأنواع أخرى. هذه الذرات ليست لها إرادة أو وعي مستقل، ومع ذلك، ولدهشتنا، تجمعت هذه الذرات الجامدة لتشكل جأنسان قرر أن يكون أستاذًا في الجامعة "بروفيسوراً". هذا البروفسور المصنوع من عدد من الذرات، قرر أن يكون خبيراً في الأحياء الدقيقة، وأن يفحص خلاياه تحت مجهر إلكتروني. ربما قرر أن يكون مختصاً في الطب وأن يعالج الأمراض التي تسببها الفيروسات التي تتكون بدورها من ذرات.

هذا ما يزعمه التطوريون، إنهم يعرفون تماماً أن الذرة لا تتمتع بالوعي والإدراك، ومع ذلك يصرؤن على أنها ان تجمعت معاً بعدد كبير من تلقاء نفسها تحولت إلى أناس مدركين لهم أحاسيس وعواطف وعقول ووعي الإنسان له إرادة وإدراك، فهو يتخذ القرارات ويتوصل إلى نتائج. كل هذه الخصائص والأعمال التي ترتبط "بالروح" تجعل من الإنسان كائناً مختلفاً عما كان ارادة ووعياً وعقلًا ويتخذ قرارات.

لا تتجاهل أنه حتى لو تجمعت كل الأجزاء التي تشكل جسم الإنسان عن طريق المصادفة، فإن هذه الكومة من الذرات سوف لن تشكل "روحًا".

تبين لنا من خلال ما تناولناه في الفصول السابقة أنه من المستحيل أن تتشكل خلية واحدة من خلايا الكائن الحي عن طريق المصادفة. لتأمل التالي: بما أنه من غير الممكن تشكل خلية واحدة على سطح الأرض عن طريق المصادفة، فهل من الممكن أن تكون هذه الأنواع الكثيرة من الكائنات الحية قد وجدت هكذا من تلقاء نفسها وبطريق المصادفة؟ الجواب بالتأكيد: "لا" أذن فلياكم ان تتجاهل هذه الحقيقة.

# لاتتجاهل

---

## الخصائص المعجزة للمخلوقات التي تحيط بك

هل فكرت بأنواع الحياة التي تزخر بها الطبيعة من حولك؟ لنفكر بالنباتات التي نراها في الكتب، أو في المسلسلات الوثائقية في التلفاز: زهور القرنفل، الورود، زهرة الربيع، الليلك المائي، النباتات المدارية العملاقة، أشجار الأناناس والأكاسيا. لنتذكر البنية الورقية لكل منها، مذاقها، ألوانها، رائحتها وطرق التركيب الصوئي فيها والتفاصيل التي تختص بها كل منها. لنتأمل الحيوانات أيضاً: الزرافة، الظبي، الفيل، الدجاج، أنواع الأسماك على اختلافها، طيور الشحرور، الطاوس، النعامة، الأرنب، الفراشات والاحشرات بأنواعها. لنتفكّر بتركيبها، بسلوكها وبالطريقة التي تصطاد وتنكاثر بها. حتى هذا التأمل المختصر يجعلنا ندرك تنوع الكائنات الحية على الأرض التي نعيش عليها. ما





لا تتجاهل هذه الحقيقة الواضحة والتي لا تتطلب جهداً في الوصول إليها.

﴿بَدِيعُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ أَنَّى يَكُونُ لَهُ وَلَدٌ وَلَمْ تَكُنْ لَهُ صَاحِبَةٌ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ \* ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ خَالقُ كُلِّ شَيْءٍ فَاغْبُدُوهُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكَلِيلٌ﴾ *الأنعام*

• 102 – 101

وبعيداً عن هذا النوع، فإن عدداً من الخلوقات الموجودة في الطبيعة مجهزة بأنظمة مدهشة وأليات معقدة، يمكنها أن تنجز بواسطتها الكثير من المهام الصعبة، منها أعمال يعجز الإنسان عن القيام بها. لا يمكن لهذه الأنظمة المعجزة التي تهيمن على هذه الآليات أن تفسر على ضوء المصادفة التي تقول بها نظرية التطور. كل كائن حي وهب تصميماً خاصاً يتوافق مع البيئة التي يعيش فيها. من غير المتحمل أن تقوم هذه الكائنات بتصميم هذه الأنظمة بنفسها؛ إنها متأصلة في خلق هذه الكائنات. وفي هذا الفصل سنلقي الضوء على الأنظمة المعجزة لبعض النباتات والحيوانات.



نعلمه حتى الآن، أن هناك 200 ألف نوع من الفراش يعيش على هذا الكوكب. علاوة على ذلك فقد أثبت علماء الطبيعة أن هذه الأنواع تمثل مليون صنف من الفراش، وكلها ذات تركيب معقد، وأنظمة فردية مميزة تتبع أساليب تمويه مذهلة. البعض يحاكي ورقة الشجر ليختفي من عدوه، والبعض يتلوك رسمًا لعيون على أجنبته للغرض نفسه.

تأمل تنوع هذه التصاميم المتميزة، ولا تتجاهل أنه لا يمكن لهذه الملايين من الكائنات الحية، وكل منها فريد في تصميمه، أن تكون قد تطورت عن بعضها.

إن الشخص الذي يحاول جادًا فهم وإدراك صفات الكائنات الحية، سوف يجد بسهولة جواباً على السؤال: "كيف نشأت الحياة؟" لقد حبا الله كل الكائنات الحية بخصائص مدهشة وأظهر للإنسان آيات وجوده وعظمته.



تأمل بعمق وأنت تقرأ هذه الأمثلة ، ولا تتجاهل أن هذه الأنظمة بإتقانها البديع لا يمكن أن تتشكل من تلقاء نفسها.

قد يعتقد البعض – عندما نقول: ”البيات المتقدة للحيوانات“ – أننا نتكلم عن صفات مدهشة لكتائبات غير مألوفة، لم يسمعوا عنها من قبل. إلا أن الحقيقة غير ذلك، فالجميع يعرف هذه الكائنات التي نتكلم عنها. هناك تصميم عظيم في جسم الحشرة أو الطائر الصغير. هذا التصميم معقد إلى درجة أنه حتى الآن لم يتمكن أي إنسان من إنجاز أي من هذه التصميمات. إن كل عين مبصرة يمكنها أن تدرك بسهولة أن هذا التصميم الواضح في كل ركن من أركان الطبيعة يقدم دليلاً واضحاً على الخلق.

على سبيل المثال: تحتاج الذبابة إلى كمية كبيرة من الطاقة لكي تطير ولهذا فهي تمتلك نظاماً تنفسياً فريداً، حيث تقوم أنابيب دقيقة خاصة بنقل الأوكسجين مباشرة من الهواء إلى الخلايا، مما يسمح باحتراق سريع للأوكسجين، وهذه إحدى الصفات المعجزة التي تتمتع بها الذبابة. لقد لفت الله عز وجل نظرنا إلى التصميم الرائع في خلق الذبابة بقوله:

﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ ضَرِبَ مَثَلًا فَاسْتَمِعُوا لَهُ إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَنْ يَخْلُقُوا ذَبَابًا وَلَوْا جَهَنَّمَ عَوَالَهُ وَإِنْ يَسْأَلُهُمْ الْذَّبَابُ شَيْئًا لَا يَسْتَقِدُهُ مِنْهُ ضَعْفُ الطَّالِبِ وَالْمَظْلُوبُ﴾

الحج: 73

يتجلى التصميم  
المعجزي في جماد  
الذبابة، التي ترفرف  
بأجنحتها نحو 500  
مرة في الثانية.

لتتأمل النحلة، كلنا سمع عن الحياة الاجتماعية للنحل، وأقراص العسل ذات البنية السداسية. إلا أن الصفات المعجزة للنحل لا تتوقف عند هذا الحد، إذ تعتبر العناية بالخلية جزءاً أساسياً في حياة النحلة. تقوم النحلات العاملات بالحفظ على درجة حرارة الخلية وضمان أمنها ونظافتها، فمهما كانت درجة



نحلات تعمل  
لإبقاء على درجة  
حرارة الخلية ثابتة.

الحرارة خارج الخلية، فإن التحل  
يحافظ على الحرارة في الداخل،  
و خاصة في غرفة الحصانة، ثابتة عند  
الصباح الباكر ومع برودة نسيم  
الفجر،

تتجمع النحلات حول الخلية  
لتتدفأ الصغار بحرارة جسمها،  
وعندما تبدأ حرارة النهار بالاشتداد

يأخذ هذا التجمع بالانحلال شيئاً فشيئاً إلى أن يختفي. إذا استمرت درجة الحرارة بالارتفاع، تبدأ النحلات بالتهوية بأجنحتها مولدة تياراً بارداً عند مدخل الخلية، و فوق أقراص العسل. وفي الأيام الشديدة الحرارة، يتوجب على النحلات انتهاج أسلوب أكثر تعقيداً في التبريد، حيث تقوم بوضع بعض القطرات من العسل الخفف في فتحات الخلايا الفارغة، ثم تولد تياراً برفرفة أجنحتها مما يؤدي إلى تبخر هذا السائل. يخضن نظام التبريد هذا من درجة حرارة الخلية بشكل كبير. وإذا لم يكن هناك المزيد من العسل الطازج والخفف، تخرج العاملات في بحث عن الماء.<sup>4</sup>

إن التصميم المعجز في الكائنات الموجودة حولنا هو نظام متأصل فيها. لا شك أن هذه الصفات التي ذكرت هنا ماهي إلا جزء صغير من خصائصها المدهشة. إنها آيات وجود الله العظيم ولكن ...  
لقوم يعقلون.

إلا أن معظم الناس لا يفكرون بهذه الأشياء أو أنهم يجهلون الصفات المعجزة للمخلوقات.  
لا تتجاهل الخلق المعجز والفن الإلهي الفريد.

إن خلق الله المعجز، والذي ليس كمثله شيء، موجود في كائنات لا نشاهد لها دائمًا، والسمندر أحد الأمثلة المذهلة. تستطيع هذه المخلوقات من العيش في أعماق التربة المتجمدة لعدة سنوات، ثم تعود إلى طريقة العادية في الحياة عندما يتحسن الطقس ويدبب الجليد. يمكن لحيوانات السمندر هذه أن تعيش تحت درجة حرارة  $-50$  درجة مئوية، والفضل في ذلك يعود إلى المادة المضادة

لم تصل التكنولوجيا الحديثة إلى الهدف الذي وصلت إليه اليراعة  
منذ ظهورها من ناحية كفاءة الإضاءة الباردة.



للتجدد والتي يتم إنتاجها في أجسامها لتحميها من البرد الجليدي. هذه المادة المضادة للتجمد والتي تخل محل الماء في الدم تقي الأنسجة من الأضرار التي تسببها البلورات الجليدية.<sup>5</sup> تتمتع ذبابة النار ب特یة الإضاءة، والضوء الذي تصدره غير حراري، أي أنه "ضوء بارد". يعتبر الضوء البارد إنجازاً تقنياً خارقاً في عالمنا اليوم، اعتقد أنه لن يتحقق. تحول اللحمة العادمة نسبة 3-4% من طاقتها الكهربائية إلى ضوء، والباقي يتتحول إلى حرارة. أما ذبابة النار فتحوّل 100% من طاقتها إلى ضوء، دون أن تبدد أيًّا منها حرارياً.<sup>6</sup>

تملاً الغواصات البحرية بالماء، تصبح أثقل منه مما يساعد على غوصها إلى أعماق الخيط. وعندما يخفف الماء من الغواصه عن طريق الهواء المضغوط تطفو الغواصه إلى السطح مرة أخرى. يتبع النتوبي - وهو حيوان بحري من رأسيات الأرجل - نفس الطريقة. يحتوي النتوبي، وهو مخلوق حلزوني على شكل قوقة الحلزون يبلغ قطره 19 سم، على 28 "خلية غوص" متراقبة. ولكن كيف يمكن لهذا الحيوان من إيجاد الهواء المضغوط اللازم لنفث الماء؟ من الصعب أن تصدق الآلة التي يتبعها! يبتعد النتوبي عن طريق بعض العمليات الكيميائية نوعاً خاصاً من الغاز ينتقل إلى الخلايا عن طريق الدم. هذا الغاز يعمل في النهاية على إخراج الماء من الخلايا. يقوم النتوبي بضخ الماء اللازم للغوص والطفو وبذلك ينجز الأعمال الأساسية لبقائه مثل الصيد والوقاية من الأعداء. تغوص الغواصه حتى عمق 400 متر تحت الماء، بينما يمكن للنتوبي أن يغوص حتى 4000 متر.<sup>7</sup>



التوبي حيوان بحري مدهش.

من المؤكد أن الإنسان ليس هو من أوجد نظام التكييف. فكل كائن من ذوات الدم البارد لديه عدة وسائل للتحكم بدرجة حرارة جسمه. على سبيل المثال: يتحمّل الغزال أن يعذّبه سرعة ممكّنة ليهرب من أعدائه. هذه المحاولة ترفع درجة حرارة الجسم، ولكن لكي يبقى الغزال على قيد الحياة، يجب أن يحفظ بدماغه بارداً.

لهذا السبب يحمل رأس الغزال نظام تبريد خاص به . يمتلك الغزال مئات الشرايين الصغيرة التي تتفرع وتغترّ خلال

بركة كبيرة من الدم، تتوسّع إلى جانب المراط التنفسية. يقوم الهواء الذي يستنشقه الحيوان بتبريد هذه البركة، وبالتالي تبرد الشرايين الدقيقة التي تغترّ بالبركة، ثم تجتمع هذه الشرايين ضمن وعاء دموي واحد يحمل الدم إلى الدماغ. غني عن القول: إن غياب هذا النظام يعني ببساطة: موت الغزال.<sup>8</sup>



صورة عن البنية العظمية للغزال (يسار)



غزال يعتزم الفرار من عدوه (يمين) .

## لا تتجاهل

تتميز طيور الصيد بعيدين حادتين يمكنها من تحديد موقع الفريسة وحماية نفسها من الأعداء، وأفضل من يتميز بحدة النظر من هذه الطيور هو البومة. تستطيع بعض أنواع البومة أن تدير رأسها بزاوية مئية درجة، وهذه خاصية مفيدة جداً لتكبير زاوية الرؤية عند البومة.



لا شك أن أكثر الحصائر تميزاً في عيني البومة حجمها الكبير. هاتان العينان تعطيان مساحة واسعة من وجه البومة، حيث لا يفصل بينهما أكثر من عظم رقيق، وتتوسعان ضمن التجويف العيني حيث لا مكان للعضلات. إذن لا يمكن لعيني البومة أن تتحرّك، مما يضطر البومة إلى تحريك رقبتها المرنة في اتجاهات مختلفة.<sup>9</sup>

ما إن تحدد البومة مكان عدوها حتى تنقض عليه. وتخالف البومة عن معظم الطيور التي تحدث جلبة أثناء طيرانها، فصوت أجنحة النسر، مثلاً، تسمع على بعد أميال، شأنه شأن غيره من الطيور الكبيرة. إلا أن هذه الجلبة ليست في صالح الطيور الليلية القانصة. فالبومة مثلاً تطير دون أن تحدث صوتاً وذلك يعود إلى رياشها الناعمة، والتي تحمل في نهاياتها بنية شبيهة ببنية الشرابة، متصل السطح الخملي للأجنحة الصوت بشكل فعال.<sup>10</sup>

تتمكن الحية ذات الأجراس من تحديد مكان فريستها حتى في الظلام الحالك. تستطيع هذه الأفعى أن تشعر بوجود الجرذ على بعد 15 سم، بالرغم من أن الحرارة لا تتغير حرارته بنسبة كبيرة، بل إن هذا التغيير لا يتعدي 0,005 درجة مئوية. تنتقل المعلومات التي تخص الفريسة إلى الدماغ، حيث يتم تحليلها، ومن ثم الاستجابة لها من قبل الأفعى خلال أقل من 1/20 من الثانية. وعندما ندرك أن الثانية لا تتعدي طرفة العين، يمكننا أن نتفهم



الحية ذات الأجراس يمكنها بعينيها الحساستين للحرارة أن ترى الحيوانات ذات الدم الحار حتى في الظلام الحالك.

السرعة التي تتصرف بها الأفعى بشكل أفضل. تحدد ذات الأجراس مكان فريستها دون خطأ، فتهاجمها وتقتلها باسم أسنانها.<sup>11</sup>

يقوم ثعلب الماء، أو القصاع، بتسريح فرائحتها بأقدامها، وهي طريقة تتمكن من خلالها تنظيف وتصفيف فرائتها بمساعدة المادة الزيتية التي يفرزها الجلد. هذه العملية أسلوب فريد في تهوية الفراء حيث إنها تسمح باحتجاجز فقاعات من الهواء داخل الفراء السميكة. في طقس الباسيفيكي المتجمد، تؤدي خاصية الفراء الذي يحتجز الهواء دوراً أساسياً في تكيف ثعلب الماء مع الظروف الجوية القاسية. ببساطة، تحمي هذه الفقاعات الصغيرة المحتجزة ثعالب الماء من التجمد، ولذلك تكون الترببات التي تؤدي إلى تعطيل فراء ثعلب الماء، والتي غالباً ما يسببها النفط المتسرب إلى ماء البحر، مميتة.<sup>12</sup>

تستطيع فقمة "ويدل" أن تعيش في مياه القطب المتجمدة، حتى عندما تنخفض درجة حرارة الهواء إلى  $-65$  م ودرجة حرارة إلى الماء إلى أقل من  $-25$  درجة مئوية، في أيام الشتاء الباردة كما لا تتأثر بالتغييرات الشديدة للضغط عندما تغوص إلى عمق المحيط، لأنها قبل أن تقوم بذلك تنفذ عدداً من الغطسات السطحية، وبفواصل متقاربة. يخرج الهواء من الرئتين عن طريق فتح وغلق الحجاب الحاجز وعظام القفص الصدري، ثم تنغلق الرئتان بعد برهة، وعندما تصبح الرئة فارغة من الهواء، يصبح التردد غير قابل للانحلال، وبذلك يفقد كل إمكانية للدخول إلى الدم. بهذه الطريقة تتمكن الفقمة من البقاء على قيد الحياة. وعلى عكس الثدييات الأخرى، فإن القصبات الهوائية عند الفقمة بيضوية الشكل وليست دائيرية، مما يسهل انفلاقها تحت الضغط العالي. هذه البنية تجعل تكيف الفقمة مع بيئتها أمراً سهلاً.<sup>13</sup>

يخفق قلب الطائر الطنان أثناء النهار بعدل يتراوح ما بين  $500-1200$  خفقة في الثانية، وفي الليل يتباطأ خفقان قلبه حتى لا يكاد يسمع، لدرجة يبدو معها الطائر وكأنه قد توقف عن التنفس. في الواقع هو يفعل. كما يفعل القنفذ

يحمي ثعلب الماء نفسه من التجمد في الباسيفيكي بطريقة خاصة.



## لا تتجاهل

عندما يقترب الشتاء، مع فارق أنه يتوجب على الطنان أن يسبُّت 365 مرة في السنة.<sup>14</sup> هذه أمثلة بسيطة على تنوع الكائنات الحية، ومع ذلك فهي كافية للكشف عن الخصائص المتأصلة فيها. من غير الاحتمال أن تكون هذه الأنظمة المتقنة قد حدثت عن طريق المصادفة. الحوادث التصادفية ليس لهاوعي ولا إدراك؛ كما لا يمكنها وضع أي خطة أو تنفيذها. هذه التصميمات المتقنة ما هي إلا أحد الدلائل على أن جميع الكائنات الحية قد خلقت خلقاً. إنه الله خالق الأكون، هو الذي جبها بالصفات والخصائص التي تضمن لها حياتها. حكمة الله وعظمته تتجلى في خلقه جل وعلا.

لا تتجاهل أن هذه الأنظمة المعجزة هي من خلق الله العظيم.

تناول نبتة من النباتات وتأمل أوراقها، وتفحص النظام الذي رتبته به أجزاء الورقة، لونها وملائتها. فكر كيف تبقى أوراق الأشجار التي تعلو امتاراً عديدة عن سطح البحر خضراء على مدى أيام السنة؟ ثم التفت إلى الطيور، وانظر إليها وهي تطير في السماء، خذ أحد رياشها وتفحصه تحت المهر، سيظهر لك هذا الفحص أنها مكونة منآلاف الأجزاء المرتبطة مع بعضها بواسطة خطافات.

إن تفحصنا عدداً آخر من الكائنات الحية، سنصل إلى نتيجة واحدة وهي أن جميع الكائنات الحية قد أوجدت من خلال تصميم مفصل ودقيق. كيف جاءت هذه الرياش إلى الوجود؟ هل من الممكن أن يعزى وجودها إلى المصادفة العمياء؟

لنقدم الجواب على هذا السؤال بتساؤل آخر: هل يمكن بناء الطائرة دون مخترع؟ هل يمكن بجموعة من ذيول الطائرات أن تبني مصنعاً؟ الجواب واضح، المنتجات الصناعية تدعى بتراكيب معقدة

ويقوم بتصميمها وإنماجها أشخاص ذكاء. وعلى نفس المبدأ فإن التصميم المتقن الذي نراه في كل

طائر الطنان.



تصميم ريشة الطائر فريدة لدرجة يستحيل معها ان تتشكل بالمصادفات

ركن من أركان الطبيعة، هو من خلق الله العظيم. هذه حقيقة واضحة. يقول بيير غراسيه، عالم الحيوان وهرئيس سابق في الأكاديمية الفرنسية للعلوم:

”يحتاج كل حيوان وكل نبتة إلىآلاف الآلاف من الحوادث المناسبة والمحظوظة. وأن تصبح المجزات هي القاعدة: وإلى وقوع حوادث ذات أحتمالات ضئيلة ونادرة جداً. لا يوجد قانون يمنع أحلام اليقظة، إلا أنه يتوجب على العلم لا يدخل فيها.“<sup>15</sup>

إن فكرة وجود أعضاء حية عن طريق المصادفة لا تتعذر أن تكون محسنة خيال.

لم تأت الخلوقات الحية إلى الوجود عن طريق المصادفة. لقد خلقها الله رب الأكوان ومبدعها. فلا تتجاهل هذه الحقيقة الواضحة، التي يجب أن تكون اليوم قد أضحت مفهومة بالنسبة لكل إنسان.

إن الحكمة والتصميم الرائع الذي نراه حولنا يحكم كل الكون، بدءاً من الأرض التي نعيش عليها وانتهاء بالأجرام السماوية.

إن عالمنا منظم بشكل كامل. تعمل البلالين من الأنظمة بشكل متزامن وبانسجام تام؛ هناك توازن مدهش يحكم شبكة علاقة من الأنظمة، مما يكشف عن أن الحياة في الأرض والتي تقوم على هذا النظام المتوازن، قد صممت بشكل خاص. وتبعد هذه الحقيقة أكثر جلاء عند مقارنة

الأرض مع كواكب المجموعة الشمسية الأخرى، فالأرض هي الوحيدة من بينها التي تحمل حياة على سطحها.

تجعل التوازنات المتأصلة في بنية هذا الكوكب من الحياة أمراً ممكناً، وسرعة دوران الأرض حول محورها هي أحد هذه التوازنات. هذه الموازين الدقيقة تضمن استمرارية الحياة على سطح الأرض. على سبيل المثال، يتكون الغلاف الجوي للكوكب الأرض من مجموعة من الغازات توجد بحسب محددة تضمن البقاء للكائن البشري وغيره من الكائنات: 77% نيتروجين، 21% أوكسجين، 1% ثاني أوكسيد الكربون). لتناول إحد هذه الغازات، ولكن الأوكسجين مثلاً: لو كانت نسبة الأوكسجين في الجو أكثر من 21% بقليل، فستتضرر خلية الكائن الحي إلى درجة كبيرة، تعرض النباتات التي تشكل أهمية قصوى للحياة وجزئيات الكاربوهيدرات إلى أضرار بالغة

ولو كانت نسبة الأوكسجين في الجو أقل بقليل، فإن التنفس سيكون نوعاً من العذاب، إضافة إلى أن تحول النتروجين إلى طاقة يصبح أمراً مستحيلاً. كذلك الأمر بالنسبة لغاز ثاني أوكسيد الكربون، فلو كانت نسبة أعلى بقليل، فسيهدد ذلك الحياة البشرية على هذا الكوكب؛ لأن ذلك سيجعل الغلاف الجوي يحتفظ بمزيد من الحرارة، مما يؤدي إلى ارتفاع درجة حرارة الأرض (وهذا ما يسمى بالتسخين الكروي). وبالمقابل يسبب نقص بسيط في نسبة ثاني أوكسيد الكربون، اختلافاً كبيراً في درجة الحرارة بين الليل والنهار، وتنخفض درجة الحرارة في الليل إلى مادون الصفر. وليس نسبة النتروجين الثابتة بأقل حساسية من الأوكسجين وثاني أوكسيد الكربون. والطبيعة الثابتة للغازات الجوية هي عامل أساسي من عوامل ضمان الحياة على الأرض. تنتج النباتات نحو 200 بليون طن من الأوكسجين سنوياً، وذلك بتحويل ثاني أوكسيد الكربون الموجود في الهواء إلى أوكسجين عن طريق عملية التركيب الضوئي.

فالكتلة الأرضية التي وجدت بتكوين مثالي، يضمن تصميمها المعجز ومقدارها استقرار الغلاف الجوي، ويعنده من الخروج إلى الفضاء الخارجي.

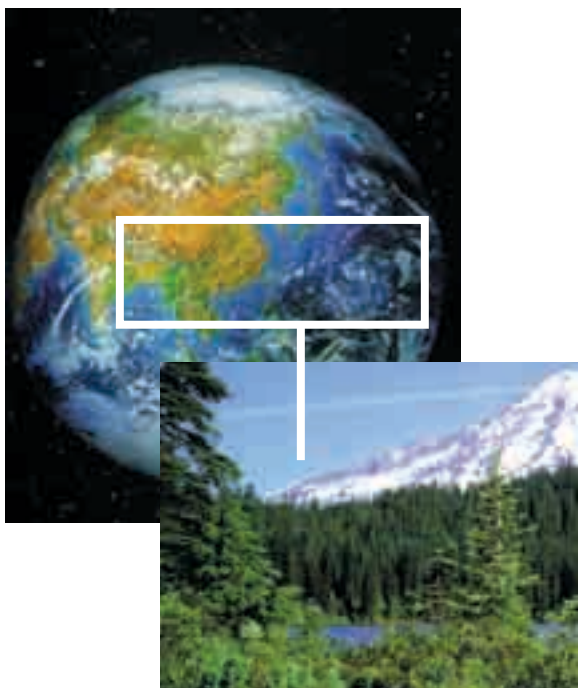
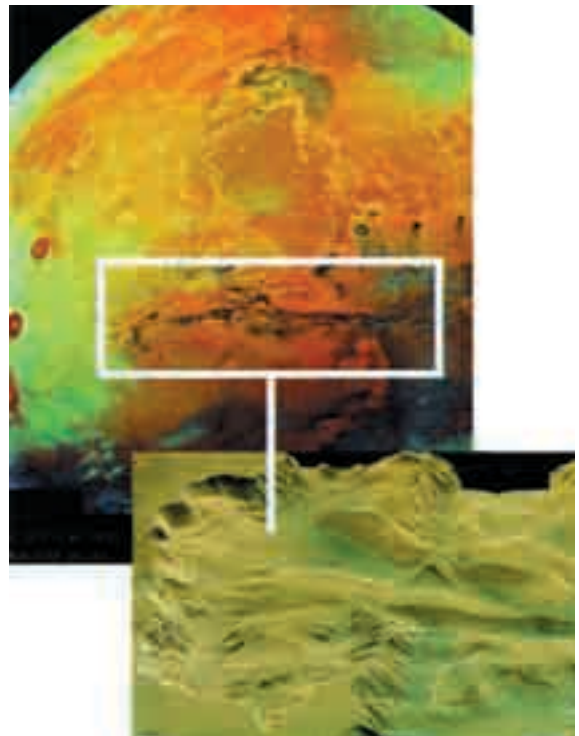
ومع هذا التوازن الذي يحكم الغلاف الجوي، فإن ثبات درجة حرارته نسبياً يعتبر أمراً

أساسياً. هذا الثبات والاستقرار له علاقة مباشرة بانتظام مدار الأرض حول الشمس ، وبميلان محور الأرض وبسرعة دورانها حولها. هناك مقاييس حساسة أخرى تدعم الحياة على سطح الأرض.

مثلا، إن قوة الجاذبية التي نعيش عليها تقوم على مقاييس في غاية الدقة. فلو طرأت زيادة طفيفة جداً على القوة الجاذبة، فسيعني ذلك زيادة نسبة الميثان والأمونيوم في الغلاف الجوي، أي إلحاد الضرر بالحياة على الأرض. وإذا قلنا الوضع إيه لو كانت هذه القوة أقل، فإن الغلاف الجوي سيصبح عاجزاً عن حمل الماء، ويتغير العالم ليصبح مكاناً غير صالح للسكنى.

إن سمك القشرة الأرضية، وطبقة الأوزون، ودورات الماء والنبيروجين على سطح الأرض، ووجود الجبال، والطبيعة الواقية لطبقات الغلاف الجوي، وغيرها من

الأرض: هي الكوكب الوحيد في المجموعة الشمسية الذي توجد على ظهره أشكال الحياة. يظهر مقطع من كوكب المريخ (أعلى). يزداد شعور الإنسان بالتصميم المعجز الملائم لكوكب الأرض عند قيامه بالمقارنة بين الأرض والكواكب الأخرى.



## لا تتجاهل

التوازنات كلها من ضروريات استمرار الحياة على هذا الكوكب.

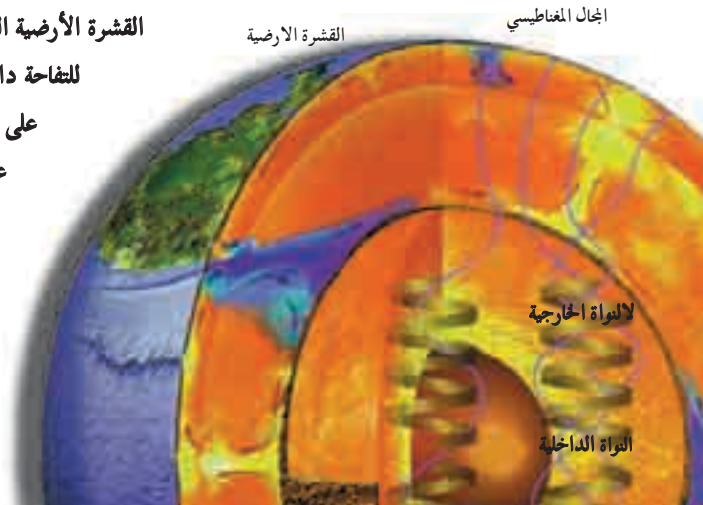
إلا أن غالبية الناس يعيشون حياتهم دون أن تكون لديهم أدنى فكرة حول المقاييس الدقيقة التي توجد وفقها الغازات المكونة للغلاف الجوي، أو بعد الأرض عن الشمس، أو حركة الكواكب. ولا يشعرون أن أي اختلال مهما كان بسيطاً في هذه المقاييس سوف يشكل خطراً حقيقياً على الحياة. إن ما ذكرناه حتى الآن ليس إلا جزءاً من بلايين المقاييس الدقيقة الموجودة على سطح الأرض، ولكنه كاف لتبين الحقيقة الواضحة التي تقول: إن كل ما في الكون من صنع الخالق.

اذن لا تتجاهل أن هذه التوازنات الدقيقة، لا يمكن أن يظهر عن طريق المصادفة، وأن الله العظيم فقط هو القادر على خلق هذا النظام.

تقوم الحياة في كوكب الأرض – المكونة من سبع طبقات – على طبقة "القشرة"، التي يبلغ سمكها 6-7 كم أي ان القشرة تشكل 1% فقط من عمق الأرض البالغ 6370 كم.

عقد العلماء مقارنة بين التفاحة والأرض، فقالوا: إن القشرة الخارجية للتفاحة تشبه

القشرة الأرضية التي توجد عليها الحياة، بينما يمثل الجزء الداخلي للتفاحة داخل الكرة الأرضية التواه الداخلية التي تحتوي على المواد المنصهرة. وإذا علمنا أن درجة الحرارة على عمق 12 كم تبلغ 60 درجة مئوية، فإن هذا يعني أنها ليست ساكنة أو هادئة. أي ان كل ما ترخر به هذه الحياة من ممتلكات وأشخاص وأطفال وأعمال، إنما تقف فوق طبقة من كرة نارية ملتهبة.



# لاتتجاهل

---

## أن كل ما تملكه هو نعمـة من الله

وهب الله الإنسان في العالم الذي نعيش فيه مختلف أنواع النعم، فلبي له كل ما يضمن له العيش الكريم، ولم يغفل حتى أبسط الأمور.

فلنلن إلى أنفسنا أولاً: فمنذ اللحظة الأولى التي نستيقظ فيها عند الصباح الباكر، نحتاج إلى العديد من الأشياء ونواجه العديد من الحالات، إلا أنها لا نشعر بهذه الحاجة، لأننا نمتلكها ولا نعوزها، وهذا يعود إلى الأنعم التي أسبغها الخالق على خلقه.

نستطيع أن نتنفس ببساطة حالما نفتح أعيننا دون أن نواجه أي صعوبة بذلك، والفضل يعود إلى الجهاز التنفسـي الذي يعمل بانتظام مطرـد.

يمكـنا أن نرى حالما نفتح أعينـنا، حيث تلتقط أعينـنا كل الصور البعـيدة والقـرـيبة بأبعـادـها الثلاثـية وألوـانـها المـتمـيـزة.

نـحن نـتـذـوق الطـعـم الـلـذـيد للـمـأـكـولات، دون أن نـهـتم بـقـدـارـ الفـيـتـامـينـات وـالـمـادـنـات وـالـكـرـيـوـهـيـدـرات وـالـبـرـوـتـيـنـات الـمـوـجـودـة فـيـها، أو بـالـكـمـيـة الـزـائـدـة منـ هـذـهـ المـوـادـ الـغـذـائـيةـ الـخـتـرـةـ أوـ الـمـسـتـخـدـمـةـ فـيـ الـجـسـمـ، عـلـاـوةـ عـلـىـ أـنـاـلاـ نـعـرـفـ شـيـئـاـ عـنـ الـعـمـلـيـاتـ الـتـيـ تـحـدـثـ دـاـخـلـ جـسـمـنـاـ.

عـنـدـمـاـ نـمـسـكـ بـعـضـ الـمـوـادـ فـيـ أـيـدـيـنـاـ نـدـرـكـ فـيـ الـحـالـ مـلـمـسـهـ طـرـيـةـ كـانـتـ أـمـ قـاسـيـةـ، دـوـنـ الـحـاجـةـ إـلـىـ مـحـاـكـمـاتـ عـقـلـيـةـ لـتـحـدـيـدـ ذـلـكـ. تـأـخـذـ عـمـلـيـاتـ دـقـيـقـةـ مـشـابـهـةـ أـخـرـىـ مـكـانـهـاـ فـيـ أـجـسـامـنـاـ، حـيـثـ تـعـمـلـ أـجـسـامـنـاـ مـثـلـ الـمـصـنـعـ الـمـغـرـقـ فـيـ الـتـعـقـيـدـ. هـذـاـ الـجـسـمـ هـوـ أـحـدـ الـهـبـاتـ الـتـيـ وـهـبـتـ لـلـإـنـسـانـ مـنـذـ

أن وجد على هذا الكوكب.

هنا يبرز سؤال هام: كيف يتم التزود بالمواد الخام الضرورية لتشغيل هذا المصنع؟ بتعبير آخر: كيف ظهر الماء والهواء والمواد الغذائية الأخرى إلى الوجود؟  
فلينظر بالفاكهة والخضراوات: البطيخ، البطيخ الأحمر، الفلفل، شجرة التوت، العنب، الكرز، البرتقال، البازنجان... كلها نبتت في التراب من البذور، والبذور لها بنية قاسية تشبه الخشب في بعض الأحيان.

لنبعد في تفكيرنا عن التفكير التقليدي. انظر إلى الطعم اللذيذ والرائحة الذكية لنبات التوت البري، أو الطعم والرائحة المتميزة للبطيخ. فكر بالوقت والجهد الذي يهدى في الاختبارات لتصنيع رواحة شبيهة بها، وفي محاولة تقليد هذه الروائح. في الحقيقة، لقد ظهرت أن النتائج التي خرج بها العاملون في المختبر لم تكن إلا تقليداً سيئاً للنماذج الطبيعية. إن المذاقات والألوان والروائح المختلفة تحمل في الواقع صفات لا يمكن محاكاتها.

إن تميز الخضراوات والفواكه بمذاقات محددة وألوان وروائح منفردة، ناتج عن التصميم الخاص لكل منها. إنها هبات الله للإنسان.

كذلك الأمر بالنسبة للحيوانات، فهي قد خلقت خصوصاً للإنسان. فبالإضافة إلى أنها توفر له الطعام، تتميز بظاهر جذاب. الأسماك، المرجان، نجم البحر، التي تزين أعماق البحار بألوانها الزاهية، أنواع الطيور التي تسing مزيداً من البهجة على الأرض. القطط، الكلاب، أسماك الدلفين، أو طيور



البطريق... كلها من نعم الله. يؤكّد الله عزوجل هذه الحقيقة

في آياته الكريمة:

﴿وَسَخَّرْ لَكُمْ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا مِنْهُ إِنَّ

فِي ذَلِكَ لَا يَنْتَهُ لِقَوْمٍ يَنْفَكِرُونَ﴾ الجاثية: 13

﴿وَإِنْ تَعْدُوا نِعْمَةَ اللَّهِ لَا تُخْصُّوْهَا إِنَّ اللَّهَ لَغَفُورٌ

رَحِيمٌ﴾ النحل: 18 .

إن الكائنات التي ذكرناها آنفًا ما هي إلا أجزاء بسيطة من الجمال والنعم التي وهبها الله لنا. أينما اتجهنا نجد من خلق الله ما يظهر لنا صفاتـه الحسـنى. الله هو الرـزاق، اللـطيف، الـكـريم، البر

والآن انظر حولك وتفكر، ولا تتجاهـل أن كل ما عـلـكـه هو نـعـمـةـ من الله إـلـيـكـ

﴿وَمَا يَكُمْ مِنْ نِعْمَةٍ فِي اللَّهِ ثُمَّ إِذَا مَسْكُمُ الْفُرُّ فَإِلَيْهِ تَجَازُونَ﴾ النـحـلـ: 53 .

﴿وَآتَكُمْ مِنْ كُلِّ  
مَوْسَأَ الْثَمَوْهُ وَإِنْ تَعْدُوا نِعْمَةَ  
اللَّهِ لَا تُخْصُّوْهَا إِنَّ  
الإِنْسَانَ  
لَظَلَّمُ كَفَّارٌ﴾

إبراهيم: 34

# لاتتجاهل

## أنك لن تعمـر طويلاً في هـذا العـالـم

إن كل ما في هذا الوجود مهما كان جذاباً وجميلاً، سيفيض محله ويتلاشى في يوم من الأيام. كذلك هي نهاية الإنسان ولا مفر من هذه النهاية. فالإنسان منذ ولادته يسير في عملية ثابتة من أطوار النمو تنتهي إلى الموت. كل إنسان يعلم هذه الحقيقة الواضحة، مع ذلك ينجرف الإنسان مع تيار الحياة اليومية وينسى نهايته. إنه يهتم بالمهامات اليومية أكثر مما تستحق.

إلا أن هناك حقيقة واحدة تجعل هذا التعلق بالحياة اليومية لا معنى له، وهي أن الحياة في هذه الدنيا لها نهاية، والحياة الآخرة لا نهاية لها. إن اللهو وراء المنافع التي سوف تزول في يوم من الأيام ليس من الحكمة في شيء. كما أن تجاهل هذه الحقيقة وتوجيه الإنسان اهتمامه ومحاولاته إلى الأهداف الدنيوية، سينتهي به إلى الندم لا محالة.

تجنب هذا الندم الذي قد لا ينتهي، ولا تتجاهل الحقيقة الواضحة التي تقول: إن حياتك ستنتهي في يوم من الأيام.

إن الذين ينغمسمون في المشاغل والمهامات والأفعال الدنيوية متناسين الموت، إنما يتتجاهلون حقيقة هامة وهي أن مقامهم في هذه الحياة الدنيا لن يطول. انظر إلى الأشياء التي تمتلكها والتي تغيرها جل اهتمامك في هذه الحياة، إنها سوف تتحلل وتتلاشى لتختفي في النهاية. الذين تجدهم سيموتون الواحد تلو الآخر، الأثاث سيتكسر، الملابس ستبلع... وكل ما تملكه سوف يصييه التلف والفساد.

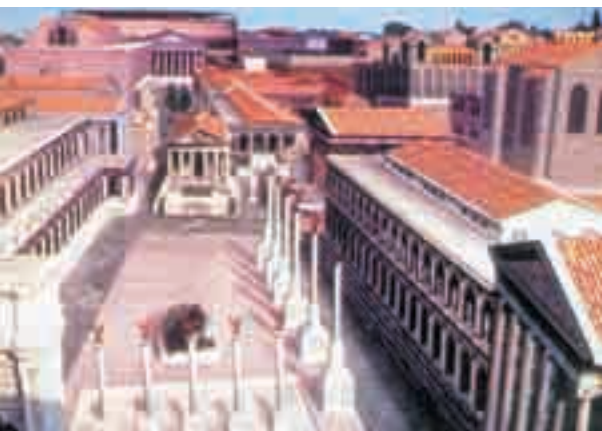
عندما تذكر الأيام الماضية، تدرك بشيء من الدهشة أنه لا شيء قد حاز على رضاك فعلياً؛ لأن الزمن يمر بسرعة. قد تكون حتى هذه اللحظة غير واعٍ لهذه الحقيقة؛ ولكنك الآن وبعد أن عرفت هذا، يجب أن يصبح تفكيرك أكثر عقلانية، وأن تعيد توجيه أعمالك ودفة حياتك. عليك أن تسعى للحصول على مرضاة الله رب كل هذه النعم في هذه الدنيا وفي الآخرة؛ ذلك لأن أولئك الذين يستهلكون حياتهم بشكل لا مسؤول سوف يتذمرون عندما يصلون إلى اليوم الآخر، يوم يبعثون من قبورهم، ويقفون أمام الله عز وجل، فيدركون أنهم لم يلبثوا في الحياة الدنيا إلا قليلاً. هذه الحقيقة يشرحها القرآن الكريم في الآية التالية:

﴿قَالَ كَمْ لَبِثْتُمْ فِي الْأَرْضِ عَدَدَ سِينَةٍ قَالُوا لَبِثْنَا يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمٍ فَأَنْسَلْنَا الْعَادِيْنَ﴾ المؤمنون: 112-114.

لهذا عليك ألا تتجاهل أن هذه الحياة قصيرة، وأنه عليك ألا تشغل نفسك بالأمور والقيم القصيرة الأجل. تذكر أن الله سخر للإنسان كل ما في هذه الحياة الدنيا؛ ليعمل في طلب الجنة ويتهيأ للدار الآخرة، ماله الآخر.

خلق الله الإنسان في أحسن تقويم، ومنحه أكمل الخصائص. ولكن بالرغم من هذه الخصائص

﴿أَغْلَمُوا أَنَّمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا لَعْبٌ وَلَهُوَ زِينَةٌ وَتَفَاخُرٌ بِنَكُومْ وَتَكَاثُرٌ فِي الْأَمْوَالِ وَالْأَوْلَادِ كَمَشَلٍ عَيْتِ أَعْجَبَ الْكُفَّارَ نَبَاتُهُ ثُمَّ يَهْبِطُ فَتَرَاهُ مُضْفَرًا ثُمَّ يَكُونُ حُطَاماً وَفِي الْآخِرَةِ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمَغْفِرَةٌ مِنَ اللَّهِ وَرِضْوَانٌ وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا مَتَاعٌ الْغَرُورُ﴾ الحديده: 20.



كل ما على الأرض مصيره إلى الفناء. وكل ما في الطبيعة يتحلل ويتلاشى مع مرور الزمن. إن أعظم الأشياء تنتهي إلى أطلال. لا تتجاهل هذه الحقائق ولتعلم أن كل هذه الصور إنما؟

المتميزة إلا أنه يبقى مخلوقاً عاجزاً معرضاً للأخطار الداخلية والخارجية. لا شك أن هذا الخلق وجد لغرض معين وحكمة معينة؛ ليشعر بضعفه أمام خالقه، وليمنعه ذلك من الاستغراق في هذه الحياة. وسواء كان الإنسان جميلاً أو غنياً، فهو محاط بنقاط الضعف البشرية والنقص الإنساني.

كل إنسان يشعر بالعطش والجوع والتعب، علاوة على أنه دائم الحاجة إلى أن يحتفظ بنفسه نظيفاً وصحيحاً. إن حاجة الجسم الدائمة للصحة، للتنظيف فقط يذكره كم هو عاجز، لأن عملية

التنظيف التي يقوم بها الإنسان عملية مؤقتة وتحتاج إلى التكرار على الدوام وهذا أمر خاص به. فكر بالزهور، لا تصدر عنها إلا الروائح العطرة، على الرغم من أنها تنمو في التراب، وتتغذى على السماد، وتبقى في بيئة طبيعية من التراب والأوساخ والتعرض للدخان رعا. وفي ظل كل هذه الظروف تفوح بشذى عطر. إلا أن هذه الحالة لا تتطبق على الإنسان. أما النظافة التي يحصل عليها الإنسان بالأغتسال فهي نظافة مؤقتة كما أن أثر العطور التي يتعطر بها أثر مؤقت سرعان ما يزول كذلك يذكر المرض الإنسان بعدى ضعفه مع أنه مجهز بأنظمة رائعة من قبل الله تعالى. فالفيروسات التي لا ترى بالعين المجردة، تؤثر في الجسم وقد تقضي عليه. ولا زالت المدخلات الدوائية التي تعتمد على أعقد التقنيات والأدوية، غير قادرة على الاحتفاظ بصحة الإنسان دون اعتلال، وقد تسبب المicrobates التي تعيّر إلى الجسم من خلال الجروح مثلاً مضاعفات خطيرة قد تؤدي إلى الموت، بينما قد تسبب خلية ثائرة في الجسم مرض السرطان وبشكل مفاجئ، وعندما يكتشف الإنسان أنه يعاني من هذا المرض، يكون الوقت قد تأخر، والمرض قد استفحلا.

كذلك تشكل الحوادث أخطاراً قد تكون قاتلة. هناكآلاف من العوامل الخبيثة بنا والتي يمكن أن تغير مجرى حياتنا فجأة. قد يفقد أحدنا توازنه ويسقط في منتصف الشارع، أو يتعرض أحدنا إلى نزيف في الدماغ، وقد يتسبب حادث عابر بكسر الساق، وربما تختنق أثناء تناولك لطعام العشاء بسبب عظمة سمك. من يتفكر بهذه الحقائق سيجد أن الاهتمام بهذه الدنيا أمر لا طائل من ورائه، لذلك لا يمكنك أن تتجاهل، إن كنت من المتفكرين والتأملين، أن جسمك خلق ضعيفاً ليذكرك



تحتل أخبار المصائب وحوادث المرور في كل يوم حيزاً كبيراً من الأخبار الإذاعية والتلفزيونية. تذكر أنه لا يوجد ما يمنع ظهور اسمك أو اسم أحد أفراد عائلتك في هذه الأخبار في يوم من الأيام.



لا تتجاهل أنك ستهرم في يوم من الأيام  
وتفقد قوتك الجسمية، وقد تصبح مثل  
هؤلاء الذين تراهم في الصورة.

بأن هذه الدنيا مؤقتة. اعتبر من هذه الدروس والحوادث والظروف التي يضعك الله بها لتكون لك إنذاراً وتذكيراً، وكرس مجهداتك بهدف لا تفقد الحياة الآخرة حياة الأمان والاستقرار. التقدم في العمر من الموضوعات التي يتجنب البشر التفكير بها، بالرغم من أنها نهاية محتومة للكل إنسان. إن آثار السنين على الجسم لا بد أن تظهر، وسواء كنت غنياً أم فقيراً، جميلاً أم قبيحاً فلا بد أن يترك الزمن عليك آثاره... على وجهك أولاً، حيث تظهر التتجعدات حول العينين والفم، وينطفىء بريق الجلد، ويتغير مظهر جلد اليدين والرقبة، فتظهر علامات الهرم عليهما، فتصبح العظام أكثر ضعفاً، ويبداً الإنسان يشتكي من ضعف الذاكرة. إن للهرم آثاراً لا يمكن للمرء أن يتفاداها ولا يمكنه أن يوقف تقدم الزمن أيضاً، ومع ذلك يتفادى التفكير بذلك:

﴿وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ ثُمَّ يَتَوَفَّكُمْ وَمِنْكُمْ مَنْ يُرَدُّ إِلَى أَرْذَلِ الْعُمُرِ لَكَيْ لَا يَعْلَمَ بَعْدَ عِلْمٍ شَيْئاً إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ قَدِيرٌ﴾ النحل: ٧٥

عندما يكبر أحدنا، تبدياً بشكل تدريجي بفقد القوة والCapabilities التي أكتسبها في شبابه وعد ن

معينة يقوده الانهيار المادي والعقلي الى إرجاعها الى نوع من مرحلة الطفولة. لو شاء الله لأبقى الإنسان قوياً شاباً ولما أذاقه طعم الشيخوخة. ولكن الله يريد أن يذكر الإنسان بالطبيعة المؤقتة لهذا العالم عندما يضعفه في طور معين من أطوار حياته. وعندما يتفهم الإنسان هذه الحقائق، يتتجنب الاستغراق في الأمور الدنيوية.

عليك أنت أيضاً ألا تتجاهل أنك في يوم من الأيام ستصبح عجوزاً وتفقد معظم قدراتك العقلية والجسمية، إذاً ابدأ بالاستعداد للآخرة وأنك لا تزال تنعم بهذه العطاءات الإلهية.

معظمنا لا يعلم بان الأرض ليست هادئة ولا ساكنة. بل نحن جميعاً معرضون للأخطار الطبيعية، الداخلية والخارجية. فالثقوب السوداء تقدم بسرعة والشهب والبيازك التي تساقط على الكورة الأرضية هي بعض من العوامل التي قد تشكل خطورة على العالم من الفضاء الخارجي. إن الجزء الداخلي من هذه الأرض الصلبة ما هو إلا مواد منصهرة تبلغ درجة حرارتها الاف الدرجات المئوية، ولا نكون مبالغين إذا أطلقنا على هذا الجزء من الأرض الذي يبقى مختفيأً عن أنظارنا: اسم "النواة المشتعلة". يوجد أيضاً غلافًّا جوياً يحيط بالأرض وهو "الغطاء" الذي يحميها من الأخطار الخارجية، ومع ذلك لا يوجد من الخلق من هو مستثنى من التأثيرات الجوية مثل العواصف الرعدية، العواصف الجوية والأعاصير.

تؤدي هذه الحوادث الى كوارث عديدة في أي وقت قد تحدث الكوارث الجوية في أي وقت، وبالرغم من ندرتها إلا أنها تسبب خسائر كبيرة في الممتلكات والأرواح. تخلف "الكوارث الطبيعية" مثل الزلازل والبراكين والفيضانات والحرائق العالمية والأمطار الحمضية والأمواج المدية آثاراً مختلفة على العالم.. إلا أن القاسم المشترك بين هذه الكوارث هو أنها يمكن أن تدمر مدينة بكاملها خلال دقائق مع سكانها، إلا أن ما هو أكثر أهمية هو أنه لا يوجد أحد على سطح البسيطة من يمكن أن يقف في وجه هذه الكوارث.

وبالرغم من أن الإنسان يعرف هذه الكوارث وحقيقةها، إلا أنه يتظاهر بعدم فهمه لها أو اكتراشه بها. إن كل كارثة ما هي إلا تذكرة بأن الاستغراق في هذه الحياة محاولة لا طائل من ورائها.

هذه بالطبع تذكرة لأولئك الذين يكثرون أن يتأملوا أهمية هذه الحوادث ويأخذوا منها عبراً  
 ﴿أَوْلَا يَرَوْنَ أَنَّهُمْ يَفْتَنُونَ فِي كُلِّ عَامٍ مَّرَّةً أَوْ مَرَّيْنِ ثُمَّ لَا يَتَوَبُونَ وَلَا هُمْ يَدْكُرُونَ﴾ التوبه:

.126

تذكرة أن كل مصيبة هي إنذار وتذكرة للإنسان بأن العالم ليس ثابتاً ولا مستقراً، فلا تتجاهل أن الله خالقك ينذرك ويدرك المرة تلو المرة من خلال المصائب التي يرسلها إليك.

يخبرنا الله عز وجل في القرآن الكريم أنه قد بين للأقوام السالفة الطريق الصحيح وأنذرهم يوم الحساب وعذاب النار عن طريق أنبيائه ورسله الذين وضعوا لأقوامهم الحدود التي يجب أن يراقبوها حتى يحصلوا على رضوان الله.

إلا أن غالبية هذه الأقوام رفضت الرسل التي بعثت إليها وناصبتها العداء. تقول الآية الكريمة:  
 ﴿وَكَانُوا مِنْ قَرِيبَةٍ عَتَّى عَنْ أَمْرِ رَبِّهَا وَرُسْلِهِ فَحَاسَبَنَا هَا حِسَابًا شَدِيدًا وَعَدَّنَا هَا عَدًّا بَا نَكْرًا فَدَافَتْ وَبَالَ أَمْرِهَا وَكَانَ عَاقِبَةُ أَمْرِهَا خَسْرًا﴾ الطلاق: 8-9.

ويذكر لنا القرآن الكريم أن هذه الأقوام التي رفضت دعوة الرسل، واجهت عدة مصائب، وكانت هذه المصائب تقع على رؤوسها بلمح البصر دون توقع منها. وهنا علينا أن نعتبر حقيقة هامة واحدة هي: أن الأقوام والمجتمعات التي تعصي أوامر الله لا يصيغها العذاب مالم يأتها نذير. أرسل الله لهم الرسل عسى أن يقلعوا عن المعاصي ويعملوا العبودية لله تعالى، ولكن بسبب عنادهم وتكبرهم، استحقوا غضب الله وعذابه وأبىدوا عن وجه الأرض فجأة. يعطينا القرآن الكريم وصفاً بعض هذه الأقوام:

﴿وَإِلَى مَذِينَ أَخْحَاهُمْ شَعِينَا فَقَالَ يَا قَوْمَ اغْبُدُوا اللَّهَ وَارْجُوا الْيَوْمَ الْآخِرَ وَلَا تَعْثُوا فِي الْأَرْضِ

مُفْسِدِينَ فَكَذَّبُوهُ فَأَخْدَثَتْهُمُ الرَّجْفَةُ فَأَضَبَحُوْا فِي دَارِهِمْ جَاثِمِينَ﴾ العنكبوت: 36-37.

﴿وَلَقَدْ أَخْذَنَا آلَ فِرْعَوْنَ بِالسَّيْئَةِ وَنَقْصٌ مِّنَ الْمُرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَدْكُرُونَ﴾ الأعراف: 130.

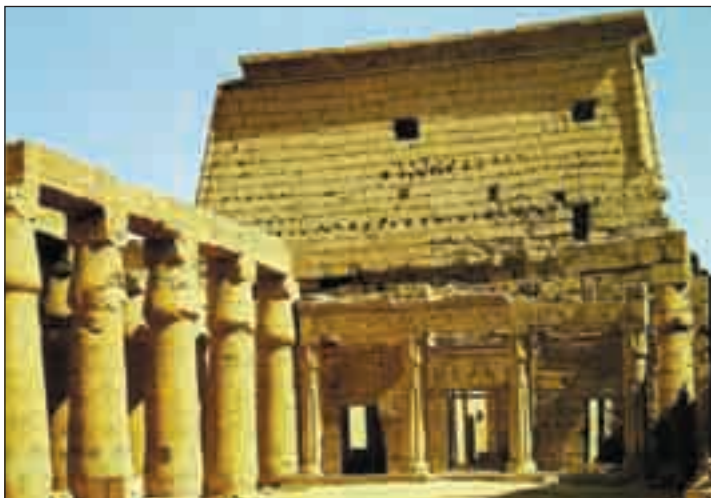
﴿فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُمُ الرِّجْزَ إِلَى أَجْلٍ هُمْ بِالْغُوْهِ إِذَا هُمْ يَنْكُثُونَ فَانْتَقَمْنَا مِنْهُمْ فَأَغْرَقْنَاهُمْ فِي الْيَمِّ

إن الكوارث التي تحل بالعالم إنما هي تذكرة بأن الأرض محفوظة بالأخطار الداخلية والخارجية. والإنسان يغفل بأنه قد يتعرض لهذه الكوارث في يوم من الأيام، ولكن الله قادر على جعله يعاني من مثل هذه المصائب في غفلته التي يعيشها.



﴿فَكَيْنَ مِنْ قَرْيَةٍ أَهْكَمَاهَا وَهِيَ  
ظَالَّةٌ فَهِيَ خَاوِيَّةٌ عَلَى عَرُوشِهَا وَبَنِرٌ  
مَعْتَلَةٌ وَقَضِيرٌ مَشِيدٌ﴾ أَلْفَامُ يَسِيرُوا  
فِي الْأَرْضِ فَتَكُونُ لَهُمْ قُلُوبٌ  
يَعْقِلُونَ بِهَا أَوْ آذَانٌ يَسْمَعُونَ بِهَا  
فَإِنَّهَا لَا تَغْمِي الْأَبْصَارَ وَلَكِنْ تَغْمِي  
الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصُّدُورِ﴾

الحج: 45-46.



بِأَنَّهُمْ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا وَكَانُوا عَنْهَا غَافِلِينَ ﴿الأعراف: 135 - 136﴾

بعض المجتمعات التي تقلبت في الرخاء وعاشت حياة الإسراف والترف استحقت عذاب الله . هؤلاء صنعوا نهايتم الأليمة بأيديهم، إلا أنهم ظلوا يعتقدون، بالرغم من جرائمهم التي ارتكبوا في عصيانهم لله، أن الكارثة التي تقترب منهم ما هي إلا نوعاً من الخير العميم.

﴿فَلَمَّا رَأَوْهُ عَارِضًا مُسْتَقْبِلًا أُوذِيَّهُمْ قَالُوا هَذَا عَارِضٌ مُمْطَرُنَا بَلْ هُوَ مَا اسْتَعْجَلْنُمْ بِهِ رِيحٌ فِيهَا عَذَابٌ أَلِيمٌ تَدْمِرُ كُلَّ شَيْءٍ بِإِمْرِ رَبِّهَا فَأَصْبَحُوا لَا يَرَى إِلَّا مَسَاكِنَهُمْ كَذَلِكَ نَجَزِي الْقَوْمَ الْمُجْرِمِينَ ﴿الأحقاف: 24-25﴾

لا تكرر خطيئة هؤلاء الأقوام. لا تتجاهل الاعتبار من تجارت الأقوام السالفة والاتعاظ من نهايياتهم المفجعة، أولئك الذين لم يستمعوا لندى الله ونذرها. وكما تقول الآية الكريمة: «وَأَمَّا ثُمُودٌ فَهَدَيْنَاهُمْ فَاسْتَحْجُبُوا الْعَمَى عَلَى الْهُدَى فَلَأَخْذُنَّهُمْ صَاعِقَةً الْعَذَابِ الْهُنُونِ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ»

فصلت: 17

فلا تكن من استحجبوا العمى على الهدى وتنسى أنه عليك الاعتبار من كل الحوادث التي أدخلها الله عز وجل في حياتك

﴿فَكَأَيْنَ مِنْ قَرْيَةٍ أَهْلَكْنَاهَا وَهِيَ ظَالِمَةٌ فَهِيَ خَاوِيَّةٌ عَلَى عُرُوشِهَا وَبِئْرٍ مَعْطَلَةٍ وَقَصْرٍ مَشِيدٍ﴾

الحج: 45

﴿أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبٌ يَغْلِقُونَ بِهَا أَفَرَآذَانٌ يَسْمَعُونَ بِهَا فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى الْأَبْصَارُ وَلَكِنْ تَعْمَى الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصُّدُورِ﴾ الحج: 46 .

# لاتتجاهل

## أن الموت آت لا محالة

الموت نهاية حتمية لكل كائن حي. إن كل من يعيش على هذه الأرض اليوم أو غداً، سيموت كما مات من سبقه من البشر، لا مفر لأحد ولا استثناء خلوق من هذه النهاية. لهذا السبب يتجنب الإنسان الخوض في هذا الموضوع والحديث عنه. بعض الناس يصررون على تجنب التفكير في أنهم في يوم من الأيام ستقطع صلتهم بكل ما تعلقوا به في هذه الحياة الدنيا، وأنه سيأتي عليهم يوم يقفون فيه أمام الله عز وجل للحساب فيرون أعمالهم ماثلة أمامهم.

وإذا كانت سنة الكون هذه لم تتغير حتى يومنا هذا، فكيف يستمر هؤلاء بتصرفاتهم الخرقاء؟

كيف يمكنهم أن يعيشوا حياتهم وكأن الموت لن يصل إليهم في يوم من الأيام؟ يرتب الناس قصصاً في عقولهم، فيتصورون أنهم سيموتون في وقت متأخر من حياتهم، وبذلك لا يزال أمامهم متسع من السنين للعيش في هذه الدنيا. إلا أنهم وعلى عكس هذا التصور، يرون في كل يوم شيئاً وقد أصبحوا في عداد الموتى، وتذكّرهم النعوش التي يرونها في التلفاز، أو التي يرون بها، أو المقابر التي يرون عليها كل يوم بالموت، ومع ذلك يتظاهرون بعدم فهمهم لحقيقة الموت. إلا أن تجاهلهم هذا لن يغير من الحقيقة شيئاً... ويبقى الموت متربصاً ببني البشر... يمكن أن يلفظ الإنسان أنفاسه الأخيرة في غمضة عين، ومن المختتم أن تأتيه ملائكة الموت التي وكلت بقبض

روحه في أية لحظة، وهنا يفقد كل فرصة لإنقاذ روحه من العذاب الأليم. لا شيء سيغوضه عن الحياة التي عاشها في غفلة.

لا تسلم نفسك إلى هذه الغفلة التي استحكمت بالكثير من الخلق، ولا تتجاهل أن الموت مرحلة انتقالية وأنه قريب جداً منك وحقيقة ثابتة.

يعتقد بعضهم أنه بإمكانهم أن يستخروا احتياطاتهم في مواجهة الموت، إلا أن هذه تبقى فكرة سخيفة. ومهما يكن المكان الذي يوجد فيه الإنسان، أو الأشخاص الذين يحيطون به، أو الظروف التي يعيش بها، فإنه لا يمكن أن يتتجنب الموت. يلفت الله انتباها إلى هذه الحقيقة من خلال الآيات التالية:

﴿فَلَمَّا مَرَّ الْمَوْتُ بِهِمْ قَاتَلُوكُمْ مُّلَاقِيْكُمْ ثُمَّ تَرَدُّوْنَ إِلَى عَالَمِ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ فَيُبَيَّنُكُمْ بِمَا كُشِّمْتُمْ تَعْمَلُوْنَ﴾ الجمعة: 8.

﴿أَيْنَمَا تَكُونُوا يَدِرِكُكُمُ الْمَوْتُ وَلَوْ كُنْتُمْ فِي بُرُوجٍ مُّسَيَّدَةٍ وَإِنْ تُصْبِّنُهُمْ حَسَنَةٌ يَقُولُوا هَذِهِ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ وَإِنْ تُصْبِّنُهُمْ سَيِّنَةٌ يَقُولُوا هَذِهِ مِنْ عِنْدِكَ قُلْ كُلُّ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ فَمَا كَلَّ هُوَ لِإِلَهٍ قَوْمٌ لَا يَكَادُوْنَ يَفْقَهُوْنَ حَدِيْثَنَا﴾ النساء: 78.

﴿كُلُّ نَفْسٍ ذَاقَةُ الْمَوْتِ وَنَبْلُوكُمْ بِالشَّرِّ وَالْخَيْرِ فِتْنَةٌ وَإِلَيْنَا تُرْجَعُوْنَ﴾ الأنبياء: 35.

في كل يوم نسمع عن موت أحد هم، أو موت عزيز من أقاربنا، وهذا أقرب دليل على أنه لا يوجد بشر مستثنى من الموت. كل مقدر عليه الموت سواء كان صغيراً أم كبيراً، فقيراً أم غنياً. هذا يحدو بالإنسان أن يدرك أنه عليه أن لا يتعلق بهذه الحياة وأن يعد نفسه لحياة الآخرة.

لا تتجاهل أن الإنسان يخدع نفسه عندما يعتقد أن الموت بعيد عنه. وبعد أن عرفت هذه الحقيقة عش حياتك في مرضاة الله.

إن تجنب التفكير بالموت لن يغير من الحقيقة شيئاً، فأنت ستواجهه في يوم من الأيام. فقد تكون

جلطة دماغية،

## لا تتجاهل

أو حادث مفاجئ، نهاية مفاجئة لحياة شاب صحيح معافي. لا يمكن لأحدنا أن يدعى أنه قد لا يموت في زلة من أعلى الدرج، أو وهو في طريقه إلى اجتماع عمل. وإذا كان الأمر كذلك، فإنه من الحمق بمكان التفكير بإمكانية الهروب من الموت إذا تجنبنا التفكير به. لا أحد يعرف متى وكيف ستتقبض روحه. قد يأخذ الله روح أي إنسان في أية لحظة.

ينهض الإنسان في كل صباح ليستقبل يوماً جديداً، وفي زحمة الأعمال اليومية يجد أن عليه الكثير من الأعمال التي يتوجب إنجازها، مما يشعره بأن الحياة لا زالت أمامه طويلة. إلا أن هذا ليس إلا تفادياً لفكرة الموت، ومحاولة للهروب لا طائل من ورائها. الموت حقيقة ستواجهها في يوم من الأيام وفي كل يوم تقترب منه خطوة.

لا تتجاهل هذه الحقيقة الواضحة، حتى لا يأخذك الموت على غفلة منك.

يحمل الكفار معتقدات غريبة حول الموت، يبينها القرآن الكريم:



طالع أمثل هذه الصور للإنسان في كل يوم في الصحف والتلفاز، ومع هذا فهو لا يفكر أبداً أنه في يوم من الأيام سيكون مكان هذا المسد المسجى أمام أقاربه الذين يودعونه إلى اللحد. لا تنس أنهم في يوم من الأيام سيحملونك في كفن مشابه. ستعيش فترة قصيرة في هذه الحياة ثم تردد إلى بارطك.

﴿وَكَانُوا يَقُولُونَ إِذَا مِنَّا وَكُنَّا تُرَابًا وَعِظَامًا إِنَّا لَمَعْوَنُونَ أَوْ آبَاؤُنَا الْأَوْلُونَ قُلْ إِنَّ الْأَوْلَى نَّ  
وَالآخِرَى نَّ لَمَجْمُوعُونَ إِلَى مِنِّيَّاتِ يَوْمِ مَعْلُومٍ﴾ الواقعة: 47 – 50 .

كما ذكرنا سالفاً، فإن الموت ليس بداية لنومه أبدية في القبر وإنما هو بوابة للمرور إلى الدار الآخرة، حيث المقام الأبدية الذي يجازى فيه الإنسان على أعماله في الحياة الدنيا. إن الموت الذي يقطع صلة الإنسان بهذه الحياة الدنيا ليس نهاية كل شيء، على العكس هو بداية حياة جديدة.

يذكرنا الله باستمرار في قرآنـه الكريم الذي أنزله هداية للناس بالطبيعة المؤقتة للحياة الدنيا، وبالموت وبوجود حياة آخـرة هي حـياة الخلود، والـحاجـة إلى التـحضـير لها، ويدعـونـا إلى التـفكـير بـعـقل صـافـ وضـمير وـاعـ. لقد جاءـت الرـسـل إـلـى أـقـوـامـها بـدـيـنـ الـحـقـ، وـلـمـ يـطـلـبـوا مـنـهـمـ أـكـثـرـ مـنـ التـوـجـهـ إـلـى اللهـ فيـ أـقـوـالـهـ وـأـعـمـالـهـ. الموتـ هوـ بـدـاـيـةـ يـوـمـ الـحـسـابـ.

فـلاـ تـجـاهـلـ أـنـ الموـتـ هـوـ الـمـفـاتـحـ لـبـوـاـيـةـ الدـارـ الـآخـرـةـ، عـشـ حـيـاتـكـ دونـ أـنـ تـنسـيـ هـذـاـ. هـذـهـ  
الفـكـرـةـ سـتـقـودـ الـإـنـسـانـ بـالـتـأـكـيدـ إـلـىـ حـيـاةـ تـنـقـذـهـ مـنـ العـذـابـ الـأـبـدـيـ.

إنـ كـلـ الـأـشـيـاءـ التـيـ يـسـعـيـ الـإـنـسـانـ إـلـىـ اـمـتـلـاكـهـ فـيـ هـذـهـ حـيـاتـ الدـنـيـاـ، مـثـلـ الـثـرـوـةـ وـالـصـحـةـ  
وـالـسـلـطـةـ، كـلـهـاـ لـاـ قـيـمةـ لـهـاـ. وـعـلـىـ الرـغـمـ مـنـ مـعـرـفـةـ النـاسـ بـأـنـ هـذـهـ الـأـشـيـاءـ سـتـسـرـبـ مـنـ أـيـدـيـهـمـ فـيـ  
يـوـمـ مـنـ الـأـيـامـ، إـلـاـ أـنـهـمـ لـاـ يـسـتـطـيـعـونـ وـقـفـ السـيـلـ الـذـيـ يـجـرـفـهـمـ لـلـتـعـلـقـ أـكـثـرـ وـأـكـثـرـ بـهـذـهـ حـيـاتـ.  
وـعـلـىـ الرـغـمـ مـنـ بـدـيـهـيـةـ حـقـيـقـةـ الـمـوـتـ الـذـيـ سـيـجـبـهـمـ عـلـىـ الرـحـيلـ وـتـرـكـ كـلـ مـاـ بـنـوـهـ وـرـاءـهـمـ، إـلـاـ  
أـنـهـمـ يـتـجـاهـلـونـ هـذـهـ حـقـيـقـةـ وـيـحـاـوـلـونـ غـصـ الـطـرـفـ عـنـهـاـ.

فـيـ هـذـهـ حـالـةـ، يـسـعـيـ الـإـنـسـانـ إـلـىـ عـقـدـ صـلـةـ وـثـيقـةـ مـعـ هـذـهـ حـيـاتـ. لـقـدـ زـعـمـ الفـرـاعـنـةـ الـذـينـ  
شـهـدـهـمـ التـارـيـخـ وـالـكـثـيرـ مـنـ سـادـةـ الـأـقـوـامـ السـالـفـةـ، أـنـ مـتـلـكـاتـهـمـ سـتـكـونـ لـهـمـ حـرـزاـ مـنـ الـمـوـتـ،  
عـلـاـوـةـ عـلـىـ أـنـ بـعـضـ الـمـلـكـاتـ الشـهـيرـاتـ دـفـنـ مـعـ مجـوـهـاتـهـنـ وـكـنـوزـهـنـ، إـلـاـ أـنـ ذـلـكـ لـمـ يـمـعـنـ  
أـجـسـادـهـنـ مـنـ الـانـحلـالـ وـالـاـنـتـهـاءـ إـلـىـ هـيـكـلـ عـظـيـ.



لن ينفع الإنسان ماله وسلطاته في هذه الدنيا عندما يصبح كوماً من العظام في القبر

إلا أن الإنسان الذي يفكر بالموت سيدرك تفاهة هذه الحياة ويدأب بالإعداد للدار الآخرة. لا تتجاهل أن كل ما عملك في هذه الحياة الدنيا ستتركه وترحل، وتحبب الندم الذي سيلازم الكثيرين في الحياة الآخرة.

تأمل ذلك الإنسان الذي لم يفكر بالموت طوال حياته، ولم يتعظ من الأحداث التي أجرها الله عليه في حياته، ولم يستجب لرسالات الرسل، وبالتالي عاش حياته عاصياً لا يؤمن بالله. شخص كهذا عاش لرغباته لا بد أن يفاجنه الموت ، ولكن للأسف لا يمكنه أن يستفید من فرصة أخرى يعود فيها إلى الحياة، لأنه لا عودة بعد الموت.

لا تتجاهل أن من يتجنب التفكير بالموت سيواجه نهاية مؤلمة. وقبل أن يأتي هذا اليوم أعد ترتيب أعمالك، وتذكر أنه لا أحد يضمن لك حياة الخلود على هذه الأرض، فهذا يوم لا ينفع فيه الندم ولا ينجي من عذاب الخلود.

﴿وَأَنفَقُوا مِمَّا رَزَقْنَاكُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ فَيَقُولُونَ رَبُّنَا لَوْلَا أَخْرَجْنَا إِلَيْهِ أَجْلُنَا قَرِيبٌ فَأَصْدِقْ وَأَكْنُ مِنَ الصَّالِحِينَ﴾

وَلَنْ يُؤَخِّرَ اللَّهُ نَفْسًا إِذَا جَاءَ أَجَلَهَا وَاللَّهُ خَيْرٌ مَا تَعْمَلُونَ ﴿المنافقون: 10-11﴾

﴿حَتَّىٰ إِذَا جَاءَ أَحَدَهُمُ الْمَوْتَ قَالَ رَبُّ ارْجِعُونَ لَعَلَّنِي أَغْمَلُ صَالِحًا فِيمَا تَرَكْتُ كَلَّا إِنَّهَا كَلْمَةٌ هُوَ  
قَاتِلُهَا وَمَنْ وَرَاهُمْ بَرَزَخٌ إِلَى يَوْمِ يَبْعَثُونَ ﴿المؤمنون: 99-100﴾

﴿وَلَيَسْتِ التَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السَّيِّئَاتِ حَتَّىٰ إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ الْمَوْتَ قَالَ إِنِّي تَبَّأْتُ إِلَيْهِ الْآنَ وَلَا  
الَّذِينَ يَمُوتُونَ وَهُمْ كُفَّارٌ أُولَئِكَ أَغْتَذَنَا لَهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ﴿النساء: 18﴾

# لاتتجاهل

## أن القرآن هو الكتاب الحق وأنك ستحاكم بناء على أحكامه

أول ما يتوجب على المؤمن بالله القيام به، هو أن يعرف الله ورسله معرفة حقيقة، ثم يعرف مسؤولياته ، تجاه خالقه. المصدر الذي يوفر هذه المعرفة هو القرآن الكريم. في القرآن يعطي الله أوامره ويوضح للإنسان الحدود التي يجب أن يتلتزم بها. لا يمكن أن يتحقق الإنسان الخلاص الأبدي إلا عندما يعبد الله وحده لاشريك له، ويبذل كل ما في وسعه لطاعة أوامره والالتزام بحدوده التي رسمها له. بالتأكيد لن تكون نهاية أولئك الذين يراقبون حدود الله ويسعون لتحقيق رضوانه، وأولئك الذين يتبعون أهواهم في الحياة الدنيا واحدة.

يصف لنا الله في كتابه العزيز حال العبد الذي سيحوز على رضاه، ومن هنا كانت مسؤولية العبد الأولى هي الامتناع لأوامر الله عز وجل التي وضعها في كتابه العزيز. ففي اليوم الآخر، سيحاسب الناس حسب التزامهم بأوامر القرآن الكريم:

﴿فَاسْتَمِسْكْ بِالَّذِي أُوحِيَ إِلَيْكَ إِنْكَ عَلَىٰ صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ \* وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ﴾

تُسَأَّلُونَ ﴿الزخرف: 43-44﴾

لهذا السبب عليك ألا تتجاهل أنه يتوجب على كل الناس أن يستجيبوا لداعي الله، وحتى

يصلوا إلى هذا عليهم أن يكونوا على دراية و معرفة بالقرآن. إن القرآن الكريم الهادي المنفرد، والذي يقدم للإنسان كل الخلوٰل والإجابات الضرورية من أجل الخلاص الأبدي، هو كتاب تذكرة وإنذار. يخبرنا الله تعالى عن صفات القرآن هذه في عدة آيات كرمة:

﴿هَذَا بَلَاغٌ لِلنَّاسِ وَلَيَنذِرُوا بِهِ وَلَيَعْلَمُوا أَنَّمَا هُوَ إِلَهٌ وَاحِدٌ وَلَيَدْكُرُ أُولُوا الْأَلْبَابُ﴾ إبراهيم: ٥٢.

﴿هَذَا بَيَانٌ لِلنَّاسِ وَهُدًى وَمَوْعِظَةٌ لِلْمُنْتَهَى﴾ آل عمران: ١٣٨.

إن البلاغ والتذكرة الذي يعرضه علينا القرآن الكريم على جانب كبير من الأهمية. على الإنسان أن يغير أسلوب حياته وفق ما عليه عليه القرآن الكريم، وإلا فستظاهر المجتمعات المضطربة إلى الوجود، وتصبح هذه المجتمعات غير آمنة ولا مطمئنة؛ لأن الناس فيها لا يرافقون حدود الله ولا يمثلون لأوامره، لذلك يكون الامتنال لأوامر الله أمراً في غاية الأهمية. إن الذين يخافون الله، يتذكرون بهذه النذر، ويتبعون إليها، ويطبقونها على ممارساتهم اليومية.

من الواضح أن الحياة التي يشكلها الإنسان حسب مبادئ الشخصية ومثله الخاصة، والتي تتجاهل كلياً وجهة نظر القرآن، لن تكون ذات فائدة في الوصول إلى الخلاص الأبدي. لا تكرر أخطاء الآخرين، ولا تنتظر بأنك لا تعرف أنه ليس أمامك دستور سوى القرآن الكريم، وأن القرآن جاء تذكرة وندية.

إن كل آية من آيات القرآن الكريم واضحة ومفهومة، لذلك عندما يقول أحدنا: "قرأت القرآن ولكنني لم أفهمه" فليعلم أنه إنما يتذرع بحججة واهية ليتجنب مسؤوليته تجاه الله عز وجل، وتجاه الأفعال السيئة التي سيحاسب عليها يوم الحساب. أما بالنسبة لأولئك الذين يقبلون على الله بإخلاص وبحثون عن الهدى، فسيتفهمون كل كلمة من كل آية من آيات القرآن الكريم. وفهم الآيات القرآنية يعني مسؤوليتنا عن تطبيقها. إن التظاهر بعدم إدراك هذه الحقيقة الواضحة، والادعاء بعدم فهم الآيات القرآنية أمر مجحف بحق العقل. يخبرنا الله تعالى أن القرآن مفهوم

واضح:

﴿أَفَغَيْرَ اللَّهِ أَبْتَغَى حَكْمًا وَهُوَ الَّذِي أَنْزَلَ إِلَيْكُمُ الْكِتَابَ مُفَصَّلًا وَالَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَعْلَمُونَ أَنَّهُ مَنْزُولٌ مِنْ رَبِّكَ بِالْحَقِّ فَلَا تَكُونُنَّ مِنَ الْمُمْتَرِينَ﴾ الأنعام: 114.

﴿وَكَذَلِكَ أَنْزَلْنَاهُ آيَاتٍ بَيِّنَاتٍ وَأَنَّ اللَّهَ يَهْدِي مَنْ يُرِيدُ﴾ الحج: 16.  
لا تتظاهر بأنك لا تدرك أن كل آيات القرآن سهلة الفهم والتطبيق، ولا تتبع طريقاً تجد الندم  
يُنْتَرِكُ فِي نِهَايَتِهِ.

لقد منع الله القرآن الكريم من التحرير وحفظه، كما أنزل منذ أكثر من 14 قرناً. يخبرنا الله عز  
وجل هذه الحقيقة بقوله :

﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الْدُّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ﴾ الحجر: 9.

﴿وَتَمَتْ كَلِمَةُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَدْلًا لَا مُبْدِلٌ لِكَلِمَاتِهِ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ﴾ الأنعام: 115.  
هذا الوعد من الله كاف بالنسبة للمؤمنين. والله جبا القرآن الكريم بالكثير من المعجزات، منها  
المعجزات الرقمية والعلمية؛ ليُبين للناس المرة تلو المرة أنه من تنزيل العليم الحكيم. ومن  
الخصائص المعجزة للقرآن الكريم "المعجزة الرياضية" أيضاً. مثال على هذا التكرار الرقمي لبعض  
الكلمات فيه. فتكرار بعض الكلمات عدداً من المرات يتعلّق بمعناها، وفيما يلي بعض الأمثلة على  
هذه الكلمات وعدد تكررها في القرآن الكريم:

"سبع سماوات" تكررت سبع مرات.

عدد المرات التي تكررت فيها كلمة "الدنيا" و "الآخرة" متساوٍ: 115

كلمة يوم تكررت 365 مرة بالصيغة المفردة، بينما تكررت كلمة شهر 12 مرة.

تكررت كلمة "الإيمان" (دون نفي) 25 مرة، وهو نفس العدد الذي تكررت فيه كلمة "كفر".

تكررت كلمة "قل" 332 مرة، ونجد أنه نفس عدد التكرار لكلمة "قالوا".

استخدمت كلمة "شيطان" 88 مرة، وكذلك كلمة "ملك" تكررت 88 مرة.

هذه الخصائص القرآنية تبرهن بشكل قاطع على أنه من عند الله، فلا تتظاهر بأنك لا تدرك هذه

الحقيقة الناصعة .

إن القرآن الكريم وحي من الله ، وهداية سماوية لساكن هذه الأرض: الإنسان. لقد أخفر كل من عمل على مجابهة دين الله وإدخال الشك إلى قلوب العباد في إثبات أن القرآن من كتابة الرسول (ص). ويتحدى الله عزوجل الإنسان بأن يأتي بسورة من مثله، يقول تعالى:

﴿أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ قُلْ فَلَمْ يَأْتُوا بِسُورَةٍ مِّثْلِهِ وَادْعُوا مَنْ اسْتَطَعْتُمْ مِّنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ كُنْتُمْ

صَادِقِينَ﴾ يوئس: 38.

﴿قُلْ لَئِنِ اجْتَمَعَتِ الْإِنْسُونُونَ وَالْجِنُونَ عَلَى أَنْ يَأْتُوا بِمِثْلِهِ هَذَا الْقُرْآنُ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِيَعْصُنِي ظَهِيرًا﴾ الإسراء: 88.

سوف يفهم أولئك الذين يتظاهرون بعدم الفهم - على الرغم من كل الصفات السماوية للقرآن الكريم - يوم الحساب رغمًا عن أنوفهم، وعندها سيكون الوقت قد تأخر كثيراً. لا تكن مثل أولئك الذين يبثون الشكوك حول مصداقية القرآن الكريم، ولا تظاهر بجهلك أن القرآن الكريم كتاب من عند الله، ولا يمكن لأحد أن يأتي بمثله أبداً.

# لاتتجاهل

## صوت ضميرك

يتعرض الإنسان أثناء حياته إلى اختبارات تتناول ردود أفعاله عن الحوادث التي يتعرض لها وأفكاره الداخلية. خلال هذه المحاكمة نواجه أحد خيارين: إما أن نستمع إلى صوت الحق، أي إلى صوت ضميرنا، أو أن نذعن إلى صوت النفس والذي يهدينا دائمًا إلى طريق الخطأ. يلفت الله عز وجل أنظارنا إلى هذين الصوتين في الآية الكريمة التالية:

﴿وَنَفْسٌ وَمَا سَوَّاها فَالْهُمَّ هَا فُجُورُهَا وَتَقْوَاهَا﴾ الشمس: ٨-٧

النفس الفاجرة تقلب إلى نفس ثائرة شيطانية وعاصية لأوامر الله. إنها تدفع الإنسان إلى الابتعاد عن مرضاته، وبالتالي اتباع أهوائه، والشيطان يوسم بذلك في خفاء. وعندما لا يستمع الإنسان لصوت ضميره، فمن المؤكد أن وساوس الشيطان ستخدعه وتغويه. إلا أن الضمير لا يسكت حتى نلفظ أنفاسنا الأخيرة، فمع وسوسة الشيطان يبقى صوت الضمير يأمرنا بفعل الخير والفضيلة.

من المؤكد أن هذا نظام مثالي ونعمه أسيغها الله عز وجل علينا. مهما كان منشأ الإنسان، ومهما كانت وجهته، أو الظروف التي تحيط به أو الأحداث التي يتعرض لها، فهو يمتلك صوت الحق بداخله.

تذكرة دائمًا أنك تمتلك بداخلك من يقودك إلى الحقيقة، لا تتجاهل أنك تفهم هذا الصوت في

داخلك.

إلا أن الضمير ليس حسراً على المؤمنين، إنه موجود في كل إنسان، المؤمن والكافر على حد سواء. إلا أن بقاء المؤمنين متوافقين مع صوت ضمائرهم يجعلهم مختلفين. من جهة أخرى يميل الكفار إلى إشباع رغباتهم بالرغم من صوت الحق الذي يتعدد في صدورهم. يوجه الله عز وجل انتباها إلى هذا من خلال قصة إبراهيم - عليه السلام - وقومه عندما قام بتكسير الأصنام إلا كبارهم:

﴿قَالُوا أَأَنْتَ فَعَلْتَ هَذَا بِالْهَمَّا يَا إِبْرَاهِيمَ قَالَ بَلْ فَعَلَهُ كَيْرُهُمْ هَذَا فَأَسَأْلُوهُمْ إِنْ كَانُوا يَنْطَلِقُونَ فَرَجَعُوا إِلَى أَنفُسِهِمْ فَقَالُوا إِنَّكُمْ أَنْتُمُ الظَّالِمُونَ ثُمَّ نَكْسُوا عَلَى رُوُسِهِمْ لَقَدْ عِلِّمْتَ مَا هُوَ لِإِنْتِلِقُونَ﴾ الأنبياء: 62-65.

هؤلاء الذين تفوهوا بهذه الكلمات هم الذين اشتمروا على إلقاء إبراهيم في النار. إلا أنها نرى هؤلاء بكل شرورهم التي قادتهم إلى التفكير بقتل النبي الله ورسوله الذي جاءهم بدين الحق، كان لهم ضمير يخبرهم عن الحق. إلا أنهم كانوا كما تقول الآية الكريمة **﴿فَعَمِّلُوا وَصَمِّلُوا﴾** المائدة: 71. وظاهروا بعدم فهمهم للحق.

أنت أيضاً لديك في داخلك صوتان صوت الضمير وصوت الشيطان، وتسمع كلاهما في كل لحظة.

إذا كنت تتبعي مرضاعة الله، فلا تنتظار بأنك لا تسمع صوت ضميرك.

قد يشعر الإنسان وكأنه غير قادر على التمييز بين صوت الضمير وصوت الشيطان. تذكر دائماً أن الضمير لا يتعدد أبداً في قول الحق، فهو يخبرك بالخير فوراً، في حين يظهر صوت الشيطان بعد أن يسمع أحدهنا صوت ضميره ويحاول تضليل النفس. وتبداً النفس ب تقديم الأعذار والأسباب والمبررات. في حين يستمر الشيطان دائماً في محاولاته لإثناء الإنسان عن التصرف بما عليه عليه ضميره. بتعبير آخر، عندما تواجهه حدثاً من الأحداث فإن ما تسمعه أولاً هو صوت الضمير وكل التبريرات التي توجهك خالفة هذا الصوت هي من النفس الأمارة بالسوء. عندما تسمع هذا

الصوت، لا تظاهر بأنك لا تدرك أن هذا الصوت هو صوت الصمير الذي يدعوك إلى رضوان الله.

إذا تجاهل أحدنا صوت الصمير فإنه يصبح عبداً لنفسه و هوه، و مستعداً للقيام بأي عمل شرير. و بما أن موقفاً كهذا ليس من المواقف الخيرة بالنسبة للإنسان، فإنه باستجابته لهواه يفشل في الاختبار و يخسر حياة النعيم الخالدة، و خسارته هذه تكون حرماناً أبداً.

إن قرار الإنسان في أن يصبح عبداً لله في يده، وهو ما يمكن أن يتحقق فقط باتباعه لكتاب الله وإنصاته لصوت الصمير. يخبرنا الله بنهاية ومصير من يتظاهر بعدم فهم هذه الحقيقة و يصفهم في هذه الآيات بأنهم "الخائدون" :

﴿قَذَ أَلْفَحَ مَنْ زَكَّاهَا وَقَذَ حَابَ مَنْ دَسَاهَا﴾ الشمس: 9-10.

لابد وأن كلاماً قد عانى ألم الندم. والسبب الرئيسي لهذا الشعور هو عدم الإذعان إلى صوت الصمير وهو بمثابة الإنذار السماوي. في بعض الحالات لا يذهب هذا الألم إلا بعد تصحيف التصرف المغلوط أو تغيير الأولويات الخاطئة، ويتحول إلى عذاب روحي.

لا تظاهر بأنك لا تدرك ذلك عندما تكون في حالة من الندم. من المؤكد أن ذلك يكون نتيجة لعمل خاطئ قمت به. لقد أخبرك صميرك مسبقاً ما الخطأ الذي ارتكبته، وأين ارتكبته؟ انتهز فرصةتك في التعويض عن الإثم الذي ارتكبته في هذه الدنيا قبل فوات الأوان. الندم يوم القيمة سيكون مؤلماً جداً، ولن ينفعك لأنك سيكون أبداً، إلا إذا تداركتك رحمة الله وغفرانه.

وحتى لو شعرت بأن اتباع ضميرك مهمة صعبة، أو أنك لا ترغب في اتباعه، فلا تظاهر بأنك لا تدرك أن الصمير هو دليلك إلى الحق. إذا تمسكت باتباع أوامر القرآن والتزمت بالاستماع إلى صوت ضميرك، فإن الله سيأجرك عن كل أفعالك الخيرة، حتى تلك التي قد لا تكون ذات أهمية بنظرك، ومن المؤكد أن الغافلين عن كتاب الله لن يقفوا نفس الموقف أمام الله عز وجل.

# لاتتجاهل

## أن الله أمر الإنسان أن يكون صاحب أخلاق جميلة

تميل الطبيعة الإنسانية إلى تمثيل القيم التي جاءنا بها القرآن الكريم. وأنزل الله القرآن الكريم كمصدر فريد يبين لنا القيم التي تتوافق مع الطبيعة الفطرية للإنسان. فيحصل الإنسان على الرضا والأمن والاستقرار فقط عندما يذعن لاً وامر الله في السر والعلن، وبتسليم مطلق. تقول الآية الكريمة:

﴿فَاقِمْ وَجْهَكَ لِلَّذِينِ حَيْنِقُواْ فِطْرَةَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللَّهِ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيْمُ  
وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ﴾ الروم: ٣٠.

إن أولئك الذين لا يراقبون حدود الله ويتجاهلون المثل القرآنية يعانون من مشاكل لا تخطر لهم على بال في حياتهم. يعود ذلك ببساطة إلى أن مقياس الصح والخطأ في المجتمعات التي يمساها فيها التعامل مع النعم الإلهية يختلف من شخص لآخر. هناك تتصادم ملايين المقياس بالكثير من الالامبالاة. ابتداء من "حسب اعتقادي..." يحاول كل فرد فرض رأيه ونظريته الخاصة على الآخرين، وهو يسخر سلوكياته اليومية جميعها من أجل مصالحه الخاصة. أما القرآن فهو يدعو جميع الناس إلى الصراط المستقيم الوحيد. ومفهوم الخير في القرآن هو كما جاء في الآية أدناه

﴿لَيْسَ الْبِرُّ أَنْ تُؤْلِواْ وُجُوهَكُمْ قِبْلَ الْمَشِّرِقِ وَالْمَغَرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ﴾

وَالْمَلَائِكَةِ وَالْكِتَابِ وَالنَّبِيِّنَ وَآتَى الْمَالَ عَلَى حِبَّةِ ذُوِيِّ الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ  
وَالسَّائِلِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَأَقَامَ الصَّلَاةَ وَآتَى الزَّكَةَ وَالْمُؤْمِنُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُوا وَالصَّابِرِينَ فِي  
الْبَأْسَاءِ وَالْفَسَرَاءِ وَحِينَ الْبَأْسِ أُولَئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ﴿١٧٧﴾ الْبَقْرَةُ:

إن الالتزام بأحكام القرآن في محاولة لكسب رضا الله ورضوانه، يدفع بالمؤمن إلى محاولة الوصول في تصرفاته إلى حد الكمال. إن شخصاً كهذا يحب الخير لآخرين ويصنع المعروف، لا يبتغي من ورائه جزاء ولا شكوراً، وفي تواافق مع أمر الله تكون له شخصية قوية أمام السلوك السني، إنه يخاف من الله، وكل مواقفه وقراراته وتصرفاته تعكس هذا الخوف، لذلك هو يقوم بفعل الخير في أي لحظة وبكل ما يملك.

من جهة أخرى لا يوجد ما يمنع الإنسان من الاستغراق بالضلال والأعمال السيئة طالما أنه لا يخاف الله ولا يؤمن أنه بعد الموت – أي بعد عدة عقود في الأكثـرـ سينتهي من الوجود وإلى الأبد. لا يتوقع من هذا الشخص أن يكون حليماً، كرعاً، أو أن يبقى ملخصاً لإنسان ما دون ثمن. فشخص كهذا لا يجد من الضروري إبداء النوايا الحسنة تجاه الآخرين، إلا إذا كان يتصرف حسب الفكرة القائلة: إذا أحسنت التصرف مع الآخرين أحسنتوا التصرف معي، وإذا لم أؤذهم لم يؤذوني. أما التصرف بأخلاق ودون ثمن فهو يعتبره خسارة محضة؛ لأنـه يعتقد أنه لن يجازى عن هذه الأعمال الحميدة في هذه الحياة وهو في نفس الوقت لا يؤمن بالآخرة. من جهة أخرى ميل الإنسان بفطرته إلى الامتناع عن الأشياء التي تسبب له الأذى، خاصة إذا كان يؤمن أنه سيعاقب على فعل شيء، فلن يجرؤ على فعله، ومع ذلك لا يقلع أولئك البعيدون عن طريق الله عن هذه الأفعال إلا من وجهة نظر المصلحة الشخصية.

لا تنتظرك بجهلك بأن القيم الحقيقية لا يمكن أن تظهر إلا من خلال مراقبة حدود الله، وأنه بالابتعاد عنها يسود الانحلال والفساد. وإذا أردت أن تعيش حياة طيبة في هذه الدنيا، فاعلم أنه يتوجب عليك الالتجاء إلى دين الله.

الصدق والإخلاص هما الصفتان اللتان يجب أن يتحلى بهما من أراد كسب رضوان الله.

الإِنسان مسؤول فقط أمام الله، هو الذي سيحاكمه يوم الدين. لذلك ليس من المطلق أن يلتجأ إلى الكذب والخيانة في ظل الدوافع الأنانية.

لا تتجاهل أنه لا خيار أمامك سوى الصدق والإخلاص في حياتك اليومية؛ لأن الله محظط بك يسمعك ويرأك في كل أفعالك.

إن من صفات الشخصية الإيمانية أيضاً التواضع، والتواضع والكبر لا يجتمعان. من البديهي أن الإنسان المتكبر لا يمكنه أن يحمل في قلبه الحب والرحمة تجاه الآخرين، كما لا يمكن أن يكون كرعاً. إلا أن هذا الإنسان يجب أن يعلم أنه لا يملك ما يجعله متكبراً. فإذا كان فخوراً بما يملك، فليعلم أن السماء والأرض وما بينهما ملك لله الواحد القهار. الله هو الذي أعطى الإنسان الذكاء والمظهر الحسن والصحة وهو قادر على استرجاع كل هذا بلمح البصر. إضافة إلى أن الإنسان فانٍ، سيعود وحيداً إلى الله عز وجل، تاركاً كل ما جناه وراءه. يخبرنا القرآن أن كل من تكبر في هذه الدنيا، سيأتي إلى الله صاغراً.

هذه هي الحقيقة. لا تتجاهلها مهما كنت غنياً أو صحيحاً أو جميلاً أو مشهوراً! إن ما يجعل الإنسان محظوظاً هو الصفات الخيرة التي يحصل من خلالها على رضوان الله، وخصوصاً له.

لقد أعطانا الله عز وجل وصفاً موسعاً للفضائل، والسلوك الحسن، والصفات الإيمانية في القرآن الكريم.

الصفات النموذجية للفرد المسلم الذي كرس نفسه لله والذي يؤمن بالحساب هي:

- أمين
- يقابل الشر بأفضل شكل
- يتسلق في الخير
- لين الجانب ومتسامح
- رحيم بالمؤمنين وحليم

- لا يستسلم لغضبه
- يعمل الخير لا يتغى أجرًا من أحد
- يتجنب الاستهزاء والغيرة والانانية
- يحفظ الوعود والأمانة
- لا يقيم الناس حسب غناهم بل حسب خلقهم
- يتجنب شهادة الزور
- يتجنب الكلام الفارغ واللغو
- مستعد للتضحية إذا استلزم الأمر
- يسوى الأمور بحكمة
- بعيد عن المظاهر الكاذبة
- صبور
- متواضع ...

هذه الصفات هي بعض الصفات الأساسية فقط. يحاسب الإنسان يوم القيمة على أعماله وتحليه بهذه الصفات. إن الذين يتحلون بهذه الصفات في الدنيا، ويعملون بكتاب الله سيفوزون بحياة النعيم الخالدة:

«وَقِيلَ لِلَّذِينَ آتَوْا مَا أُنْزَلَ رِبُّكُمْ قَالُوا خَيْرًا لِلَّذِينَ أَخْسَنُوا فِي هَذِهِ الدُّنْيَا حَسَنَةٌ وَلَدَازِ الْآخِرَةِ  
خَيْرٌ وَلَنْغَمَ دَأْرُ الْمُتَقْنِينَ \* جَنَّاتٌ عَذْنٌ يَذْخُلُونَهَا تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ لَهُمْ فِيهَا مَا يَشَاءُونَ  
كَذَلِكَ يَعْزِزِي اللَّهُ الْمُتَقْنِينَ» النحل: 31-30

«بَلِّي مَنْ أَنْسَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَلَهُ أَجْرَهُ عِنْدَ رَبِّهِ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ  
يَعْزَزُونَ» البقرة: 112

مهما تكن الظروف التي تعيش في ظلها، من الضروري ألا تتجاهل أنه يتوجب عليك أن تلتزم بالقيم القرآنية في هذه الحياة الدنيا لضمان حياتك الآخرة.

# لاتتجاهل

## أن الكفر هو مصدر كل الشرور

يسير الإنسان المؤمن بوجود الله في طريقه، يتزم أوامرها ويعصي حياته في طاعته، وفي نهاية ذلك يعتنق المؤمن الإسلام، دين الله الكامل الذي أنزله للإنسان، ويلتزم بالقرآن، الكتاب الذي يهديه إلى الطريق القويم، متخدًا الرسول الكريم (ص) وصفاته التي يسردها عليه القرآن قدوة له. وعندما يحاول اتباع الصفات النبيلة الواردة في القرآن الكريم، يجد نفسه في محاولة دائبة للتحلي بالصفات الحميدة في كل لحظات حياته. هذا هو ضمير المؤمن الذي يعرف أن الله هو الذي خلق الحياة والموت والدار الآخرة.

إن الذين يصررون على إنكار وجود الله، أو يرفضون الاستسلام له ولدينه الحنيف، يفشلون في تحقيق دين الله، لأنهم لن يدركوا حلاوة القيم والمثل التي يحملها القرآن الكريم. لهذا السبب تكون عاصر مجتمع الكفار من الذين يعيشون ليس من أجل تحقيق مرضاه الله، بل من أجل تحقيق مرضاه البشر، أو من الذين يعيشون دون قيم ودون ضمائر.

إن السرقات وتعاطي الرشوة والانتحار والقامار وانتهاك حقوق الآخرين، والجرعة والظلم، كلها أعمال يرتكبها أولئك الذين لا يخشون الله، وهم يقومون بها إما سرًا أو جهراً. ولا يمكنهم كظم غيظهم، وهم يمتلكون الكثير من مشاعر الحسد والطموح، ومن السهل عليهم إيذاء مشاعر الآخرين بطريق حديثهم. فهم لا يعرفون بذلك النفس بل تحكمهم رغباتهم الأنانية واهتماماتهم

النافحة. قد يقول أحدهم: "حسناً أنا لست متديناً ولكنني لست عدواً إياً أيضاً". نعم هذا صحيح، إلا أن هذا الشخص لا بد أن يتعرض في يوم من الأيام إلى موقف يستثير غضبه ويدفعه إلى القيام بأعمال شريرة لم يكن ليجرؤ على القيام بها قبلًا. وقد تسمع منهم بعد ارتكابهم جريمة قتل بحق أحدهم: "ولكنه يستحق هذا". المؤمن لا يمكن أن يصدر عنه فعل وقول كهذا؛ لأنَّه معروف عنه الصبر وأنَّه لا يمكن أن يرتكب عملاً حرمَه الله عز وجل، وبذلك فهو لا يستسلم لغضبه.

من جهة أخرى يمكنك أن تسمع أحدهم يقول: "أنا لست مؤمناً ولكنني لا أتقاضى رشوة"، فهذا م跣 ادعاء؛ لأنَّه في الواقع مستعد لارتكاب أي إثم عندما يجد نفسه تحت ضغط لا يمكنه تحمله. يحاول البعض التذرع بشتى الأعذار لتحليل الرشوة التي يتلقاها، فيقولون مثلاً: إنَّهم بحاجة إلى المال من أجل إدخال الأطفال إلى المدرسة. إلا أنَّ المؤمن لا يمكن أن يقوم بفعل كهذا وهو يعلم أنه سيُعاقب عليه يوم الحساب.

تقدُّم بعض الجرائم الشائعة أمثلة واضحة عن مواقف عدم الإخلاص. فالسرقة على سبيل المثال، جريمة منظمة، قد تعتبر قانونية تماماً من قبل الناس في ظل ظروف معينة. بعض المواد التي تسرق من الفنادق مثل المناشف والكؤوس وعدة الطعام من ملاعق وسُكاكين.. لا تعتبر سرقة بناء على تلك الاعتبارات. ولكن عندما ينظر إليها من وجهة نظر الدين، فإنَّ السرقة مهما تكن الظروف، عمل لا أخلاقي.

هذه الصفات مشتركة بين أولئك الذين لا يخافون الله. وهناك مئات الأمثلة التي يمكن أن تشير إلى مثل هؤلاء. إنَّهم يقدمون التضحيَّة فقط عندما يجدون أنَّ هناك فائدة ترجح من ورائها، وعندما يحصلون على هذه الفائدة يتوقفون عن تقديم التضحيَّات. أما المؤمن فيتميز بالعزم والتصميم، ويقوى خوفه من الله من هذا العزم. هذا الخوف هو أيضاً ضمان للأمن الذي يوفره الدين للمجتمع.

ففي المجتمعات الكافرة تختفي القيم التي تدعمها العائلة مثل الحب والرحمة والاحترام

والولاء. فالمؤمنون الذين يخشون الله، ويؤمنون بمسؤوليتهم الفردية عن أعمالهم فقط هم الذين يظهرون الرحمة والولاء دون مقابل.

إن الأسرة التي تقوم على الحب والرحمة والتضحيه والقيم الأخرى التي جاء بها القرآن الكريم، ضرورية من أجل أمان وازدهار المجتمع؛ أما المجتمعات التي لا تقوم على هذه القيم، ستنتهي إلى الانحلال بسبب انتشار الأسرة التي تعتبر اللبنة الأساسية في المجتمع.

الخوف من الله والإيمان فقط هما العاملان اللذان يضمنان أمن وسلامة المجتمع، وهمما النتيجة الطبيعية للالتزام بالقرآن دستوراً للحياة. هذه حقائق واضحة.

تسود الفرضي السياسي المجتمعات التي تقوم على الكفر. يظلم الغني الفقير ويكره الفقير الغني، يقف أصحاب العمل موقف العمال تجاه أصحاب العمل موقفاً عدائياً. ويحل الشعور بالسخط محل الرحمة في قلوب المعوزين.

إن أخبار الجرائم التي تظهر في الصحف والأخبار اليومية لها سبب واحد: هو عدم الإيمان. فالقاتل الذي يقتل مجرد الكراهة أو الاستفادة من وراء قتله لهذا الشخص، لا يفكر بأنه سيحاسب على فعلته بهذه. هذه النماذج من السلوكات الإجرامية تهدد نظام وأمن المجتمع.

في هذه المجتمعات لا يتنتظر أحدنا إيجاد مفهوم التعاون أو الكرم، فالناس لا تهتم ببعضها. كذلك فإن صحة وسلامة الآخرين ليست مسألة ذات أهمية، حيث لا ضرورة للاحذات اللازمة لإبعاد الأذى عن الآخرين وعن المجتمع بشكل عام. لوسقط أحدهم في منتصف الشارع من جراء إصابته بإغماءة، فلن يكتثر له أحد، وسيتركه وحيداً ليواجه مشكلته بنفسه. وفي محاولة للحصول على أكبر فوائد ممكنة لا يتتردد أفراد هذا المجتمع في ممارسة الاحتياط، إذ يبيع البائع منتجات فاسدة دون النظر إلى ما يسببه ذلك من خطورة على صحة المستهلكين؛ بينما لا يتحرج البائعون من غبن زبائنهم بالأمسار، ولا نهاية لهذه الأمثلة.

في ظل هذا النظام تخضع الخدمات للشمن الذي يجني من ورائها. يهتم الطبيب بريضه فقط لأنه سيتقاضى أجراً عن خدمته. باختصار: لا يقدم هؤلاء تضحياتهم إلا في مقابل أجر يحصلون عليه.

وهكذا نرى أنه لا نهاية للمشاكل الاجتماعية والواقف اللاأخلاقية عندما يسود الكفر. لا تتجاهل أنك تحتاج إلى تسليم نفسك إلى دين الله، وأنك عندها فقط عكك أن تحصل على الأمان والاستقرار، ولتعلم أن الحياة التي تكرسها لله فقط هي التي ستضمن لك الحياة الآخرة. إن التصرفات اللاأخلاقية، والتي تأتي نتيجة انعدام الإيمان، تسبب في اعتلال الصحة والمشاكل القلبية. فالشخص الذي يقلب حياة الآخرين جحيناً بسبب حسد، هو في الحقيقة يعيش حياة مليئة بالمشاكل، فالغضب الذي يستسلم له هو السبب الرئيسي لهذه المشاكل. في معظم الأحيان لا يدرى الآخرون بما يحمله ذلك الإنسان في قلبه من حسد أو أنهم لا يكترون له، وهذا في النهاية لا يؤثر فيهم، بل ينعكس سلبياً على الحسود نفسه. فالآلية الكريمة تعطينا فكرة عن وضعية الإنسان في هذه الحالة:

﴿فَمَنْ يُرِدُ اللَّهُ أَنْ يَهْدِيهِ يَسْرَحْ صَدَرَةً لِلإِسْلَامِ وَمَنْ يُرِدُ أَنْ يُضْلِلَهُ يَجْعَلْ صَدَرَةً ضَيْقَانَ حَرَجًا كَائِنًا مَّا يَصْعَدُ فِي السَّمَاءِ كَذَلِكَ يَجْعَلُ اللَّهُ الرِّجْسَ عَلَى الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ﴾ الأَنْعَامُ: ١٢٥.

يشعر المتدينون بالسعادة عندما يرون أعمال إخوانهم من المؤمنين. إنهم يستلهمون السعادة من صفات الآخرين الحميدة. وعندما يرى المؤمن جمال أخيه المؤمن يستشعر عظمة الله في خلقه فيسبحه ويعجده.. أما في المجتمعات التي لا إيمان فيها فإن الأشخاص يتعاملون بطريقة توژي المشاعر، مثل تبادل الألقاب المزارية ، مما يسبب توتراً في العلاقات، سببه الأول الحسد الذي يستشعره الأفراد تجاه بعضهم بعضاً. لذلك فإن الذين يتعاملون على أساس لا أخلاقي، يتعارضون مع مشاكل كبيرة بسبب فقدان الصبر وعدم الاتزان في شخصياتهم. بتعبير آخر: إنهم يعذبون أنفسهم. يقول الله تعالى:

﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَظْلِمُ النَّاسَ شَيْئاً وَلَكِنَّ النَّاسَ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ﴾ يوئس: ٤٤.

إن المؤمن الذي يضع خشية الله نصب عينيه دائمًا، يصبر على كل ما قد يعترضه في حياته. لا تفسده المصاعب ولا تخطئه. ومع ثقته بالله يواجه كافة المحن بتصميم وعزز. يحاكم المؤمن الأمور بحكمة متسلحةً بثقته وإيمانه بالله. أما الكافرون فيعانون من المشاكل والخاوف المربعة التي تحول حياتهم إلى جحيم. فلا تستطيع المجتمعات والأشخاص تحقيق السعادة التي يستشعرها القلب، والتي تخبرنا بها الآية الكريمة:

﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَتَطْمَئِنُ فُؤُلُوْهُمْ بِذِكْرِ اللَّهِ أَلَا بِذِكْرِ اللَّهِ تَطْمَئِنُ الْقُلُوبُ﴾ الرعد: 28.

تفكر في حقيقة الكفر الذي يستأصل كل المشاعر الإنسانية النبيلة، ولا تتجاهل أن أولئك الذين لا يذعنون لله وي الخضعون له، سيعيشون حياة مليئة بالمشاكل، وسيندمون في الدنيا والآخرة.

# لاتتجاهل

## حقيقة الآخرة ويوم الحساب

إن الأرض تزخر بأنواع لا تعد من البشر. بعض الناس شرفاء، وبعضهم الآخر مخادعون، بعضهم يخاف الله ويحبه وبعضهم يكفر به. من المؤكد أن كلاً منهم سيتتهي إلى ما يتناسب مع أقواله وأفعاله. وبرحمة الله سيحاكم كل غودج من البشر بعدل وإنصاف. هذا الوعد الحق تدلنا عليه الآيات الكريمة:

﴿أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ اجْتَرَحُوا السَّيِّئَاتِ أَنْ نَجْعَلَهُمْ كَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَوَاءً مَحْيَاهُمْ وَمَمَاتُهُمْ سَلَةٌ مَا يَحْكُمُونَ وَخَلَقَ اللَّهُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ وَلِتُجْزَى كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ﴾ (الحاقة 21 – 22)

الآخرة: هي المكان الذي سيحاسب فيه الناس على أعمالهم. هذه حقيقة واضحة. الله مطلع على كل حادث وعليم بكل عمل خيراً كان أم شراً.

فلا تتجاهل وجود الآخرة، المكان الذي يتجلى فيه عدل الله عز وجل ويحاسب فيه كل عمل بما هو أهل له.

وتدل دائماً أن مجانبة هذه الحقيقة والقول: "إني إذا مات فسأنتهي إلى التراب"، لن ينفع بعث الإنسان ووقفه للحساب يوم الحساب.

من الممكن أن يخدع الإنسان نفسه في هذا العالم ويتجاهل حقيقة الدار الآخرة، وربما يحاول

ما في وسعه "ليَعْبُّ منها أقصى ما يستطيع"، وربما يتمكن من إسكات صوت الضمير، إلا أن هذا كله لن يمنع عنه الموت الذي قدر عليه قبل أن يولد، وقيامه من القبر الذي قدر عليه كذلك في اللوح الخفظ. وسواء أدرك هذا أم لم يدركه، فإن كل إنسان سيعيش من قبره ليقف بين يدي الله ويحاسب على أعماله الخيرة والشريحة، ثم يؤخذ إلى مثواه الأخير لينال جزاءه. في هذا اليوم يرسل أولئك الذين أخفقوا في إدراك هذه الحقيقة وآثروا الإذعان إلى رغباتهم إلى النار، إلا إذا تداركهم الله برحمته وغفر لهم. أما أولئك الذين يستحقون النار ولا يحملون في قلوبهم حتى ذرة من إيمان، فيبيرون فيها أحقاباً.

يصف لنا الله حالة و كلمات وأفكار الكافرين الذين يتظاهرون بعدم فهمهم لوجود اليوم الآخر، والذين ينكرون البعث في الآيات التالية:

﴿وَمَنْ يَهْدِ اللَّهُ فَهُوَ الْمَهْتَدِ وَمَنْ يُنْسِلِلْ فَلَنْ تَجِدَ لَهُمْ أُولَئِكَ مِنْ ذُو نِعْمَةٍ وَنَخْشِرُ لَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَلَىٰ وُجُوهِهِمْ عَنْهَا وَبِكُمَا وَصَمَّا مَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ كُلُّمَا خَبَّتْ رِذْنَاهُمْ سَعِيرًا ذَلِكَ جَزَاؤُهُمْ بِمَا نَهَمُ كَفَرُوا بِآيَاتِنَا وَقَالُوا إِذَا كُنَّا عِظَامًا وَرُقَاتًا إِنَّا لَمْ يَعُوْثُونَ خَلْقًا جَدِيدًا﴾ الإسراء: ٩٧-٩٨.

الجواب على السؤال المطروح في الآية الكريمة واضح: الكون كله مليء بدلائل خلق الله العظيم، إن الذي خلق كل هذا ل قادر على خلق ما ياثله وأكثر في الحياة الآخرة وفي لمح البصر. يخاطب الله أولئك الذين يجحدون اليوم الآخر بطرح أسئلة عليهم إجابتها واضحة:

﴿أَوْلَمْ يَرَوَا أَنَّ اللَّهَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ قَادِرٌ عَلَىٰ أَنْ يَخْلُقَ مِثْلَهُمْ وَجَعَلَ لَهُمْ أَجَلًا لَا رَبَّ فِيهِ قَائِمٌ الظَّالِمُونَ إِلَّا كُفُورًا﴾ الإسراء: ٩٩.

أذن لا تتجاهل أن الإنسان سوف يحاسب ويجازى على أعماله في الآخرة، ذلك المكان الذي يتجلى فيه عدل الله وإنصافه اللانهائي.

إن غالبية الناس يدعون أنهم يؤمنون بالآخرة، إلا أنهم لا يفكرون بها بشكل جدي. يتجاهلون أنهم سوف يواجهون كل أعمالهم التي عملوها في هذه الدنيا في ذلك اليوم، يخدعون أنفسهم في

تفسير اليوم الآخر، يوم الحساب، فيفسرون له هو والجنة والنار من منظورهم الشخصي لا من منظور القرآن الكريم.

أعطانا الله تعالى وصفاً دقيقاً لليوم الآخر، لساعة الحساب، لأولئك الذين يستحقون الجنة ولا أولئك الذين يستحقون النار. في يوم الحساب يقف كل إنسان بمفرده أمام الله عز وجل، فيحاسبه على كل لحظة قضاه في الحياة الدنيا، فيفوز الذين كانوا يسعون فيها لكسب رضوانه وتحقيق شريعته بالجنة، ويدخلونها خالدين فيها أبداً، يرفلون بأنعم الله التي لا تشبه شيئاً من أنعم الدنيا. أما أولئك الذين كفروا بالله وعاشوا دون أي اعتبار لليوم الآخر، فسيدخلون في عذاب خالد، إلا إذا تداركه الله عز وجل برحمته.

إن أولئك الذين يقولون: "إن الله سيرحمني؛ لأن ظروفي صعبة"، أو "أنا لا أؤذني أحداً، وبالتالي يعتقدون أنهم سيغفرون بالجنة، وأولئك الذين يزعمون أنهم بقيامهم ببعض العبادات سينجون من العذاب، إنما يخدعون أنفسهم على الرغم من أنهم يعرفون الحقيقة. يلفت الله عز وجل انتباها إلى هذه الحقيقة، حقيقة الإنسان الذي يعرف الحق، وعلى الرغم من ذلك يتذرع بالذرائع:

﴿إِنَّ رَبَّكَ يَوْمَئِذٍ الْمُسْتَكْرِرُ يَبْتَأِلُ الْإِنْسَانَ يَوْمَئِذٍ بِمَا قَدَّمَ وَآخَرَ بَلِ الْإِنْسَانُ عَلَى نَفْسِهِ بَصِيرٌ وَلَوْ أَلْقَى مَعَادِيرِهِ﴾ القيامة : 12 – 15.

يقول لنا الله: إن الإنسان بصير على نفسه، وكل إنسان يعرف الحقيقة. لذلك من الحمق أن يتتجاهل الإنسان الحقائق بتذرعه بالأعذار. إن العذر الشائع بأن هناك الكثير من الناس السيئين لن يقبل يوم الحساب، كما أنه لن يشفع لك أن يكون جدودك وجداتك أناساً متدينين، ولا إطعامك الفقراء، ولا قوله: "أنا مسلم"، ثم لا تقوم بالأعمال الخيرة لتكسب رضوان الله، ولن ينجيك ذلك من العذاب الأليم إلا إذا تداركك الله برحمته. مهما يكن وضع الآخرين فإن كل نفس مسؤولة عن ذاتها، وكل من اسيقف وحيداً أمام رب العباد. فهو يخدع الناس بالكثير من الأعذار: أنا إنسان كثير الأعمال؛ يتوجب علي أن أعمل كثيراً لأنني معيشي ومعيشة أطفالي؛ فمهما تي

تتطلب العمل الدؤوب وهي لمصلحة تقدم البشرية وسعادتها، أو أن ما أقوم به أهم من السعي لكسب رضوان الله. من الضروري أن تدرك أن كل هذا يعبر عن وجهة نظرهم هم لا عن وجهة نظر القرآن الكريم، وهي لا تنجي بوجه من الوجوه من النهاية المفجعة. لا شك أن القرآن الكريم قد فصل كيف يمكن للإنسان أن يتصرف في حياته ليكسب الجنة ويفوز بها.

إن الذين يتبعون منهاجاً غير منهج القرآن القويم، وأولئك الذين يغضون وقفهم في انتظار سنتهم الأخيرة في هذه الحياة ليعبدوا الله عز وجل فيها، وأولئك الذين يخدعون أنفسهم بأعذار مثل غيرهم من الضالين، كل هؤلاء يجب أن يعلموا أن أعذارهم لن تقدّهم من اليوم الآخر. إن الله لا يقبل الأكاذيب. كما أن أولئك الذين يتتجاهلون هذه الحقائق وينكرون أنّم الله عليهم ولا يطبقون أوامرها، سيعلنون الندم يوم القيمة:

﴿وَجِيءَ يَوْمَئِذٍ بِجَهَنَّمَ يَوْمَئِذٍ يَتَذَكَّرُ الْإِنْسَانُ وَأَنَّ لَهُ الدُّكَّارَى يَقُولُ يَا لَيْتَنِي قَدْمَتُ لِحَيَاةٍ  
فِيهِمْذِلَّةً لَا يُعَذَّبُ عَذَابَهُ أَحَدٌ وَلَا يُوَثِّقُ وَثَاقَهُ أَحَدٌ﴾ الفجر: 23 — 26.

إن المشاهد التي تعرض في ذلك اليوم هي عرض للعدل الإلهي المطلق. في ذلك اليوم يتميز الذين يستمعون إلى أصوات ضمائرهم من أولئك الذين لا يستمعون.

ولكي تتجنب ساعة الندم تلك، تجهز إلى اليوم الآخر ولا تنس أنك ستواجهه أعمالك هناك. لا تظاهرة بعد إدراكك هذه الحقائق. لا تقضي حياتك في فراغ وفي محاولات لا طائل من ورائها.

هذه الحياة الزائلة لا تعني شيئاً بالنسبة للأخرى. وهذه القصور الفخمة والبيوت المترفة التي تحيطها الحدائق الغناء، واليخوت والقوارب المترفة والسيارات الحديثة والنوادي والفنادق الفخمة، ومراسك اللهو والأطفال الأصحاء، والزوجة الجميلة والاحترمة، هذه الأشياء التي تمتلكها في هذه الدنيا إنما هي فتنة. وقد تُكرس الحياة للحصول على مثل هذه الممتلكات. وحتى لو حقق أحدهم هذه الأشياء أو بعضاً منها، إلا أنه في النهاية سيصل إلى اليوم الآخر تاركاً وراءه كل ما حققه من مكاسب دنيوية.

قد تكون أنت من كرس حياته لحيازة هذه الأشياء، وهنا نقول لك: أياك ان تتجاهل أن كل

ذلك لن يعني عنك من الدار الآخرة شيئاً.

في اللحظة التي يؤمن بها ملائكة الموت بقبض روحك فتقابلهم، ترك هذه الحياة إلى اللاعودة، وترك وراءك كل ما ملكت يمينك وإلى الأبد. لن تكون لك عودة أخرى لتراثهم. وعندما تبعث فإنك ستتحاسب في مكان مختلف تماماً في حضرة الله عز وجل. تذكر أنك في تلك اللحظة لن تسأل عن كمية ممتلكاتك ولا عن أولادك ولا عن مكان تلك الاجتماعية ولا عن ثقافتك. في ذلك اليوم الموعود لن يكون للرؤساء والملوك والملكات، فضل على غيرهم من سائر البشر. ولا يسأل صاحب عن صاحبه، أما الكفار فمستعدون أن يفتدوا أنفسهم بكل مال الدنيا:

﴿وَلَا يَسْأَلُ حَمِيمٌ حَمِيمًا يَصْرُونَهُمْ يَوْمُ الْجُرْمِ لَوْ يَفْتَدِي مِنْ عَذَابٍ يَوْمَئِذٍ بِنَبِيِّهِ وَصَاحِبِهِ وَأَخِيهِ وَفَصِيلَتِهِ الَّتِي تُؤْوِيهِ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ يَتَجَيِّهِ كَلَّا إِنَّهَا لَكَلِّي نَرَاءَةً لِلشَّوَّى تَذَعُو مَنْ أَذْبَرَ وَتَوَلَّ وَجَمَعَ قَلْأَوْعَى﴾ العارض: 10

تفكر في هذه الآيات وتذكر أن الحزن والألم في ذلك اليوم شديد وشديد جداً، حتى إن الإنسان يحاول أن يفتدي نفسه بكل ما في الأرض.

تخبرنا الآية التالية أن الكفار يريدون أن يفتدوا أنفسهم بكل مال الدنيا – لو كانوا يملكونه –

فقط ليتجنبوا عذاب النار:

﴿وَلَوْ أَنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا وَمِثْلَهُ مَعَهُ لَا لَتَدَوَّبِهِ مِنْ سُوءِ الْعَدَابِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَبَدَأَ الَّهُمَّ مِنَ اللَّهِ مَا لَمْ يَكُنُوا يَعْتَسِبُونَ﴾ الزمر: 47

إن مجرد تفكير بسيط، يوصل الإنسان الذي يتمتع بعقلانية متواضعة وبنطاق إلى نتيجة واضحة. لا أحد يمكن أن يتخلص عن صفة يحصل بها على حياة في الجنة مقابل كل ما يملك في الدنيا، وإنما تردد أحد في التخلص عن كل ممتلكاته في الدنيا، وأولاده ووضعه الاجتماعي في سبيل الحصول على الجنة. في الحقيقة هذه هي المسؤولية الوحيدة التي تقع على كاهل الإنسان: أن يكرس نفسه وما يملك لله، دون أن يتمسك بما في هذه الدنيا من حطام، وأن يعيش لكسب رضوان الله، وفي المقابل يفوز بالجنة الأبدية.

هناك ما يُخدع به الإنسان دائمًا، وهو أنه يرى هذه الحياة القصيرة طويلة وخلدة، وَكَانَهَا جنة  
لن تزول.

في أحد الجوانب تقف الدنيا التي لن تستمر أكثر من ستة أو سبعة عقود، وفي الجانب الآخر  
تقف الحياة الأبدية.

في أحد الجوانب توجد حياة السعادة الأبدية التي يحصل بها الإنسان على كل ما يريد دون  
أدنى جهد، وفي الجانب الآخر الحياة المؤقتة القصيرة التي كتب لها ألا يكون فيها شيء كامل. مهما  
تكن جميلاً أم قبيحاً غنياً أم فقيراً، فإنك تعيش حياة كتب عليها الموت، رعاً غداً أو بعد عقود قليلة  
من الزمن. حياة لا تتحقق فيها الرغبات، ولا مكان فيها للكمال.

لا تتجاهل هذه الحقيقة. لا تسكت صوت ضميرك في سبيل الحصول على بعض الامتيازات في  
هذه الحياة الزائلة، بينما أمامك الفرصة سانحة للفوز بالجنة. لا تتجاهل الخسارة التي يمنى بها  
الآخرون في الآخرة التي ضحوا بها من أجل الدنيا فقط لأنهم لم يستخدمو عقولهم .  
من أبرز الأسباب التي تخدو الناس إلى تجاهل الآخرة، هي أن الغالبية العظمى من البشر يتبنون  
هذا الموقف. لقد حذر الله هؤلاء العباد من اتباع هذه الغالبية:  
﴿وَانْ تُطْعِنَ أَكْثَرَ مَنْ فِي الْأَرْضِ يَنْصُلُوكَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ إِنْ يَتَّبِعُونَ إِلَّا الْفُنُونَ وَإِنْ هُمْ إِلَّا  
يَخْرُصُونَ﴾<sup>الأَنْعَامُ: ١١٦</sup>.

إن غالبية الناس لا يتبعون هدي الله ، فلا تدعهم يؤثرون عليك سلبياً لأن كل إنسان مسؤول  
عن نفسه. يقول لنا الله في القرآن: إن أكثر الناس لا يؤمنون، ومن جهة أخرى حتى الذين يؤمنون  
يدعون مع الله شركاء. من هذا نستنتج أن غالبية الناس لا يتجهون للدار الآخرة، ولذلك لا  
يفوزون بالجنة. هذا ليس عذراً طبعاً لأولي الصماoir، ولكن لتحقيق المزيد من خشية الله.

لذلك اياك ان تتجاهل وجود تفكير مهلك هو: "معظم الناس يفعلون ذلك". ابدأ في التحضير  
لليوم الآخر، حتى لو شعرت نفسك أنك وحيد في أعمالك، وتذكر أنك ستسأل فقط عن نفسك.  
يصف لنا الله عز وجل في القرآن الكريم ما يجب علينا فعله لنفوز بالخلاص الأبدى. يحاسب  
الناس يوم الحساب على عبادتهم لله تعالى، وارتباطهم به وخشيتهم منه، وما تؤدي إليه هذه

## لا تتجاهل

الخشية. إن العبادة الخالصة لله هي التي تضمن للإنسان الخلاص في الآخرة. يخبرنا الله تعالى أن ما يقربنا إلى الله ليس المال ولا الأولاد، وأن الذين يعملون الصالحات فقط هم الذين سيفوزون بالجنة:

﴿وَمَا أَنْوَكُمْ وَلَا أَوْلَادُكُمْ بِالَّتِي تُقْرِنُكُمْ عِنْدَنَا زُلْفَى إِلَّا مَنْ آمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَأُولَئِكَ لَهُمْ جَزَاءُ الصُّفْفِ بِمَا عَمِلُوا وَهُمْ فِي الْغُرُفَاتِ آمِنُونَ﴾ سبا: 37.

يخبرنا الله تعالى أن التقوى فقط هي التي تفيد العبد عندما يقف بين يدي ربه:

﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأُنْثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شَعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتَقْاكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَلَيْمٌ خَبِيرٌ﴾ الحجرات: 13.

لهذا تذكر دائماً أن التقوى هي التي ستحقق لك الخلاص الأبدي، وأن المال والبنين وفتنة الحياة الدنيا وزينتها، لا تساوي شيئاً عندما تقف بين يدي الله في ذلك اليوم. ولا تعد مقياساً ولا وسيلة لجانتك.

﴿تِلْكَ الدَّارُ الْآخِرَةُ نَجْعَلُهَا لِلَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوًّا فِي الْأَرْضِ وَلَا فَسَادًا وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ﴾

القصص: 83.

# لاتتجاهل

## أن جهنم هي دار العذاب الخالد

إن الغالبية العظمى من الناس يتتجبون التفكير بجهنم على الرغم من أنهم يعرفون وجود الآخرة.. إن التفكير بعذاب النار الشديد يضمن حياة خالصة لله، وهذا بدوره يدفع الإنسان إلى إعادة توجيهه أعماله وتغيير أسلوب حياته نحو طريق الله وصراطه المستقيم. وإن فسيجد الإنسان نفسه في ندم ما بعده ندم. وفي محاولة لتحرير أنفسهم من هذا الندم يحاول الناس إنكار وجود جهنم، ويحاولون التخفيف من جدية الموضوع وخطورته بقولهم : ”لا أعتقد أنه من الممكن أن يبقى الإنسان في جهنم إلى الأبد“.. أو يقولون: ”لا يمكن أن يعبد الله عباده بهذه القسوة“.. هذه بالتأكيد محس أكاذيب، والأدھى من هذا أنهم يحاولون استعمال واستغلال رحمة الله الواسعة كدليل على أكاذيبهم هذه، والحقيقة هي أن الناس إنما يتتجاهلون هذه الحقيقة عن علم وعن وعي.

ويتجلى العدل الإلهي في جهنم أيضاً، فمن المؤكد أن نهاية الذين آمنوا وعملوا الصالحات لن تكون مثل نهاية الذين أطاعوا الشيطان، وسلكوا مسالكه وعصوا الله. يكفى الله عباده الصالحين بالجنة خالدين فيها أبداً، بينما يجازي الكافرين بالنار في دار العذاب الأليم.

لا شك أن الله رحيم؛ إلا أن التفكير برحمته فقط تخفى عنك صفاته الأخرى، وعلى المؤمن أن يتذكر بصفاته عز وجل كلها. فالله ينتقم من أولئك الذين يعلنون الحرب عليه ويعاقبهم، والنار هي المكان الذي تتجلى فيه هاتان الصفتان بمعنى آخر، حتى لو تتجاهل الناس هذه الحقيقة، فإن النار موجودة دائماً ل تستقبل الكافرين والذين يتبعون غير سبيل الله.

إياك أن تتجاهل وجود جهنم . إن محاولة تجاهلها لن ينجي أحداً من العذاب الأليم الذي يتنتظره. على العكس من ذلك، فإن الذين يتتجاهلونها ويتبعون أهواههم سيظلون خالدين فيها بإذن

الله: ﴿وَإِنْ جَهَنَّمَ لَمَوْعِدُهُمْ أَجْمَعِينَ﴾ الحجر: 43.

خلق الله الجنة وزينها لعباده المخلصين الذين يجهدون للفوز برضوانه في حياتهم الدنيا. يحدثنا الله عز وجل عن جمال الجنة بقوله:  
﴿يُطَافُ عَلَيْهِمْ بِصَحَافٍ مِّنْ ذَهَبٍ وَأَكْوَابٍ وَفِيهَا مَا تَشَهَّدُهُ الْأَنْفُسُ وَتَلَدُّ الْأَعْيُنُ وَأَنْثُمْ فِيهَا حَالِذُونَ﴾ الزخرف: 71.

إن جمال وعظمة الجنة لا تخطر على بال بشري ويرد وصفها في آيات عديدة في القرآن الكريم (أنظر سورة الرحمن ٤٨)، فهي تعطي صورة واضحة عن الطبيعة الحقيقة للجنة. هناك النعيم الحقيقي للمؤمنين. الجنة دار أعدت خصيصاً للمؤمنين بالله. هناك القصور الفخمة والعروش الجميلة المزينة بالأحجار الكريمة، والملابس المصنوعة من الذهب والفضة واللؤلؤ، وأنهار من عسل مصفي، وفاكهه لا تعد ولا تحصى. كل هذا أعد للمؤمنين المتدينين، والجنة جزاء أبدى للمؤمنين، وفيها تتجلّى عظمة الخالق في خلقه. فلا تتجاهل أن الجنة مليئة بما لذ و طاب مما لا يمثيل له في هذه الدنيا، وما لم يخطر على بال بشري.

لا شك أن هناك مكاناً آخر تتجلّى فيه انوذج آخر خلق الله، إنه جهنم التي أعدت للكافرين، وهي مشهد من مشاهد تجلي عدل الله وعظمته. أعدت جهنم خصيصاً لأولئك الذين لا يؤمنون بالأخرة ويکفرون بها، ويعيشون لمعتهم الدنيوية کافرين بها. وكما أن الجنة مزينة بما لا يخطر على البال من العطايا والنعيم الربانية، كذلك جهنم تزخر بأنواع مختلفة من العذاب.

يعاقب الكافرون على سلوكهم السيء في الحياة الدنيا، ويعكس العقاب الذي يتعرض لهم عظمة الخالق. هؤلاء يخضعون في جهنم إلى العذاب في كل لحظة، تساقط جلودهم وتحرق لحومهم ويشربون ماءً مغلياً وصادياً. ملابسهم من نار وفرشهم من نار، إنهم يتقلبون في العذاب الشديد في كل لحظة.

يعطينا الله عز وجل في القرآن الكريم وصفاً مفصلاً عن العذاب الذي يتعرض له الكافرون في جهنم، والتغافل عن هذه الحقيقة والهروب منها ليس حلاً بأي حال من الأحوال. على العكس من ذلك، فعندما تتفكر بهذا وتحسب له حسابه يورثك ذلك خشية الله، مما يقودك في النهاية إلى الخلاص الأبدي.

والحقيقة التي يجهلها كثيرون هي أن عذاب جهنم أبدى . تقول الآيات الكريمة: ﴿وَقَالُوا لَنْ تَمَسَّنَا النَّارُ إِلَّا أَيَّامًا مَعْدُودَةً قُلْ أَتَخْدِثُمْ عِنْدَ اللَّهِ عَهْدًا فَلَنْ يُخْلِفَ اللَّهُ عَهْدَهُ أَمْ تَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ بَلِّي مِنْ كَسَبَ سَيِّئَةً وَأَحَاطْتَ بِهِ حَطَّيَّتْهُ فَأُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أُولَئِكَ أَصْحَابُ الْجَنَّةِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ﴾

البقرة: 80-82

وهكذا تخبرنا الآيات أن عذاب الكافرين في جهنم أبدى، كذلك يعيش المؤمنون في الجنة أبداً:

﴿إِنَّ جَهَنَّمَ كَانَتْ مِرْصَادًا لِلظَّاغِنِينَ مَبَأً لِابْنِيَنَ فِيهَا أَحْقَابًا﴾ البأ: 21-23.

إن قانون الله في هذه القضية ثابت، لذلك عليك أن تذكرة دائمًا أن حيادك عن طريق القرآن وتعاليمه لن يخلصك من عذاب النار، وأن الذين يعصون الله ورسوله يستحقون النار خالدين فيها أبداً.

تحدد الطريقة التي يسلكها الإنسان في معيشته في هذه الحياة الدنيا مثواه الأخير في الدار الآخرة، وهذه نتيجة هامة. إذ إن القبول بعقاب جهنم الخالد مقابل حياة زائلة لن تطول أكثر من 70-60 عاماً لا بد وأن يكون كارثة حقيقة. هذه الكارثة الحقيقة لابد وأن تكون معلومة لدى كل إنسان، مع ذلك يخفق الكثيرون في إدراك معنى "الخلود".

كلمة "الخلود": تعني حقبة زمنية لا تنتهي. ويقى الكافرون هناك يذوقون العذاب لعشرات السنين،آلاف، ملايين، بلايين، ترليونات السنين. وترليونات السنين تبدو لا قيمة لها أمام مفهوم الخلود؛ وتصف الآية السابقة هذا الزمن: ﴿لَا بَيْنَ فِيهَا أَحْقَابًا﴾ البأ: 23.

لذلك علينا ألا نقارن عذاب الدنيا بعذاب الآخرة الخالد. إذ إن أقصى أنواع العذاب الدنيوي قد يطول إلى ستة أو سبعة عقود، حتى أن أعقد أنواع الأمراض لها علاج، في حين أن عذاب الآخرة لا ينتهي. لذلك لا تتجاهل معنى "الخلود" وتقذر دائمًا قصر هذه الحياة الدنيا بالمقارنة مع عذاب الآخرة الأبدي. حاول أن تدرك مفهوم الحقبة الزمنية التي لا تنتهي.

تجنب عذاب جهنم الخالد في حين يمكنك الفوز بالجنة ونعميمها المطلق... اياك ان تتجاهل هذا.

# تحذير!

يكشف الفصل الذي أنت بصدده قراءته عن سر مذهل من أسرار حياتك. عليك قراءته بتعمق وانتباه؛ لأنه يتناول موضوعاً سيكون مسؤولاًً عن إحداث تغييرات أساسية في نظرتك إلى العالم الخارجي. الموضوع القادم ليس وجهة نظر ولا طريقة في الفهم، أو فكرة فلسفية تقليدية؛ إنه حقيقة يجب أن يعترف بها المؤمن والكافر على حد سواء، حقيقة أثبتتها العلم الحديث. لا تتجاهل هذه الحقيقة الواضحة.

# لاتتجاهل

## أن المادة ما هي إلا خيال

ما إن يظهر الإنسان إلى الوجود حتى يصبح عرضة لتعاليم المجتمع الثابتة، وجزءاً من هذه التعاليم. وقد يكون أولها هو أن كل مانراه بأعيننا ونلمسه بأيدينا حقيقة. هذا المفهوم يتم تبنيه دون أي نقاش لشيوخه المطلق في المجتمع.

إلا أن شيئاً من التفكير وبتجرد من أي تعاليم سابقة، سيجعلنا نواجه حقيقة مدهشة: منذ اللحظة التي نأتي بها إلى هذه الحياة نتعرف إلى كل الأمور التي تحيط بنا عن طريق حواسنا. فالكون والبشر والحيوانات والنباتات وألوان الزهور، والروائح، والفاكه وطعم الفواكه، والأحجار والجبال والكواكب والنجوم والأبنية والفضاء – باختصار كل ما حولنا – هي مدارك تنقلها لنا أحاسيسنا. ولمزيد من الوضوح علينا أن نتكلم عن أحاسيسنا التي تقدم لنا المعلومات عن العالم الخارجي.

تعمل حواسنا: الرؤيا، السمع، الذوق، الشم واللمس بشكل متشابه. فالصور التي نستقبلها من العالم الخارجي، والتي نعتقد أنها حقيقة (أو ما نسمعه أو نتذوقه أو نشمها أو نلمسه)، تنتقل عبر الأعصاب إلى المراكز المختصة في الدماغ. هنا يستقبل الدماغ ذبذبات كهربائية. على سبيل المثال، عمر الفوتونات (الحزم الضوئية) خلال عملية الرؤيا من الشيء المولي إلى العين عبر العدسة الموجودة في مقدمتها، حيث تتعكس وتسقط على الشبكية في الجزء الخلفي من العين. يتم إدراك الإشارة

الكهربائية المتولدة عن الشبكة كصورة في المركز البصري في الدماغ بعد سلسلة من العمليات. ونحن بدورنا ندرك من خلال مركز الرؤيا الموجود في الدماغ والذي لا تتعدي مساحته بضعة سنتيمترات مكعبة، العالم الخارجي بابعاده الثلاثية وأنواره وصوره وألوانه. كذلك الأمر بالنسبة لباقي الأحاسيس، فالذوق مثلاً يتحول إلى إشارات كهربائية بواسطة خلايا خاصة في الفم واللسان، ثم ينتقل إلى مركز الذوق في الدماغ.

مثال آخر يزيد الأمروضوحاً لنفترض أنك في هذه اللحظة تشرب كأساً من الليمون البارد، تتحول برودة الكأس وصلابته إلى إشارات كهربائية بواسطة خلايا خاصة موجودة تحت الجلد وتحول إلى الدماغ. في نفس الوقت ينتقل طعم الليمون الحلو الذي تشعر به وأنت ترشف العصرين ورائحته، ولونه الأصفر الذي تراه عندما تنظر إلى الكأس، إلى الدماغ على شكل ذبذبات كهربائية.

كذلك الأمر بالنسبة للصوت الذي يصدر عن الكأس عندما تضعه على الطاولة، تدركه الأذن،



ما تظن أنك تراه في الواقع ما هو إلا مدرك من المدركات المشكلة في دماغك. العالم الذي تعيش فيه أيضاً ليس إلا مجموعة من المدركات المشكلة في دماغك.

وتنقله إلى الدماغ بشكل ذبذبات كهربائية. تعمل المراكز الحسية الموجودة في الدماغ، والتي يختلف بعضها عن بعض بشكل كلي، وبتعارضٍ في محاولة لتفسير كل هذه المدرّكات. وكتيجة لهذه التفسيرات يفترض أنك تشرب كأس العصير يعني آخر: تأخذ هذه العمليات مجرّها داخل

الدماغ

في المراكز الحسية، بينما تعتقد أنك تمسك بواقع صلب.

إلا أنك تبدو في هذه اللحظة بمظهر الخدوع، ذلك لأنّه لا يوجد دليل على أن ما تدركه داخل دماغك له وجود مادي خارج جسمك.

الموضوع الذي ناقشناه حتى الآن هو حقيقة واضحة. وإمكان أي عالم أن يخبرك بالطريقة التي تعمل بها هذه الأنظمة، وأن العالم الذي نعيش فيه ما هو إلى مجموعة من المدرّكات. يقول العالم الفيزيائي البريطاني جون غرين في ما يخص التفسيرات التي يقوم بها الدماغ: إن حواسنا تشبه المفسر الذي يفسر الاستشارات الخارجية، وكأن هناك شجرة في الحديقة... يتبع قائلاً:

إن دماغنا يدرك الاستشارات التي تتم تنقيتها من خلال الحواس، وأن الشجرة هي مجرد مثير ثم سأّل بعد ذلك: ما هي الحقيقة؟ الشجرة التي تشكّلت من خلال أحاسيسنا أم الشجرة الموجودة في الحديقة؟<sup>16</sup>

لا شك أن هذه الحقيقة تستحق تفكيراً عميقاً. حتى الآن من الممكن وبسهولة الاعتقاد بأن كل ما نراه في الخارج مادة حقيقة، إلا أنه وفي الوقت ذاته يخبرنا العلم: أنه لا توجد طريقة لإثبات أن الأشياء لها ارتباط مادي في العالم الخارجي.

هذه القضية هي أكبر حقيقة يمكن أن تأتي عليها في حياتك، فلا تتجاهل هذه الحقيقة الواضحة وأبدأ بالتفكير بها بشكل جدي.

ناقشنا حتى الآن حقيقة أننا نعيش داخل جسمتنا، ولا ندرك أكثر مما تنقله إلينا حواسنا. لنتقدم خطوة أخرى فتساءل: "هل ندرك أشياء حقيقة أم خالية؟".

ولنطرح سؤالاً آخر: هل هناك ضرورة لوجود العالم الخارجي حتى نسمع ونرى؟ لا ليس هناك أي حاجة للعالم الخارجي لكي نسمع أو نرى. مثيرات الدماغ بأي شكل من أشكالها تستثير عمل جميع الحواس، وتشكل الأحاسيس، والرؤيا والأصوات، وأفضل مثال على

عندما تفكّر في هذا الموضوع بعمق،  
يُند أنفسنا أمام حقيقة مذهلة. إن  
الدماغ الذي توجد فيه المراكز  
الحسية ليس إلا قطعة من اللحم تزن  
1400 غ، وقطعة اللحم هذه  
تحمّل الجمجمة التي تتكون من مجموعة

من العظام. توفر هذه الحماية للدماغ انعزلاً عن الصورة والفضاء  
والروائح وكل ما يمكن أن ينفذ من هذه البنية العظمية. يسود الظلام الحالك داخل  
هذه الجمجمة باعزل تام عن كل المؤثرات الخارجية، ومع ذلك فنحن نعيش حياة صادقة داخلها مليئة بالأصوات  
والألوان والروائح، فكيف يحدث هذا؟

ما الذي يجعلك تشعر بالصورة في هذا الظلام الحالك؟ ما الذي يجعلك تشعر بالروائح في هذا التجويف المغزلي؟  
ما الذي يجعلك تشعر مختلف أنواع الشعور؟ من الذي يولد كل هذه الأحساس عندك؟ في الحقيقة، تحدث معجزة في  
كل لحظة... وعليك لا تتجاهل أثناء انعماسك بالروتين اليومي الطبيعة الحارقة للأوضاع التي تعيشها.



هذا هو الحلم.

تكون أثناء حلمك في غرفة مظلمة هادئة وعيناك مغلقتان ياحكم، إذاً أنت غير متصل مع العالم  
الخارجي ولا يصلك منه ما يمكن أن تدركه... لا ضوء ولا أصوات، ومع ذلك فأنت تمارس في  
حلمك الأشياء نفسها التي تمارسها في يقظتك. ففي حلمك تنهض وترتدي ثيابك مسرعاً لتخرج إلى  
العمل. وفي الحلم تستمتع بأشعة الشمس الدافئة في إجازتك.

إلى جانب ذلك أنت لا تشعر بأدنى شك وأنت تعلم أن ماتراه حقيقة. فقط عندما تستيقظ تشعر  
بأن ذلك كان حلماً. في حلمك تشعر بالقلق والخوف والسعادة والألم، وبنفس الوقت أنت تشعر  
بصلابة الأشياء، مع أنه لا يوجد مصدر يولد هذه المدارك، فأنت لا تزال في غرفة مظلمة وهادئة.

يقول ديسكارتس حول حقيقة الأحلام المدهشة:

أرى في أحلامي أنني أذهب إلى عدة أماكن وأقوم بعدد من الأعمال، ولكنني عندما أستيقظ،

أجد أنني لم أذهب إلى مكان ولم أقم بأي عمل وأنني لا أزال في الفراش. من يضمن لي إذاً أنني الآن لا أحلم وأن الحياة كلها مجرد حلم؟<sup>179</sup>

أي أننا عندما نحلم نظن أننا في الحقيقة ولا نكتشف واقع الحلم إلا عندما نستيقظ، لا يمكننا أن ندعى أن ما نعيشه في يقظتنا هو حقيقة. من المختمل جداً أن نستيقظ في يوم من الأيام من هذه الحياة على الأرض، التي نظن أنفسنا أننا نعيشها، لنبدأ بالعيش في الحياة الحقيقة. ليس لدينا أي دليل لإإنكار ذلك. على العكس، إذ إن الاكتشافات العلمية تثير المزيد من الشكوك حول حقيقة الحياة التي نمارسها في هذا العالم.

هنا يأتي على حقيقة جلية: ففي حين نعتقد أن العالم الذي نعيش فيه موجوداً، لا يوجد أساس نبني عليه هذا الاعتقاد. من الممكن جداً لا يكون لهذه المدارك أي ارتباطات مادية. وحيث إن هذا من الوضوح بمكان.

أولئك الذين يسمعون هذه الحقيقة الخارقة للمرة الأولى يبدون ردود فعلهم هكذا اذ يقولون: «أنا أمسك بيدي وأرى بعيدي لذلك فهي موجودة». ولكن على الإنسان أن يتذكر أيضاً أنه يرى في حلمه ويمسك بيديه، بل ومارس كل ما يمارسه في الحقيقة، يتنعم، يبخاف، يتعلم ويستمتع، ثم يستيقظ ليدرك أن كل ما عاشه كان مجرد حلم. هذه بالضبط هي حقيقة الحياة التي نعيشها. في يوم من الأيام سيهضن الإنسان من الحلم ويواجه الحياة الحقيقة.



فعليك ألا تتجاهل أن ماتراه وتسمعه وتلمسه وتتذوقه، باختصار: "الأشياء" التي تعرفها في العالم المادي، ما هي إلا خيالات تتراءى لك.

إذا كان الشيء الذي تعرفه في العالم المادي يتكون من مدركات وحسب تتراءى لنا فماذا عن الدماغ؟ أليس هو أيضاً مجموعة من الجزيئات والذرات؟

إنه مثل أي شيء تعتبره "مادة"، فademgutna هي مدارك أيضاً لا استثناء، فهي في النهاية قطعة من اللحم ندركها بحواسنا. إنها مثل كل ما نعتقد وجوده في العالم الخارجي، ما هي إلا خيال يتراءى لنا.

إذن من يدرك هذا كله؟ من يرى، من يسمع، من يتذوق؟

كل هذا يضعنا أمام حقيقة ناصعة: إن الإنسان الذي يسمع ويرى ويتذوق ويشعر، ليس سوى مجموعة من الذرات والجزئيات تشكل ما يسمى الجسم. إلا أن ما يجعل الإنسان إنساناً هي الروح التي وهبها الله لنا. وإنما فسيكون عزو المهارات والصفات التي أسبغها الله على الإنسان إلى قطعة اللحم التي لا يتعدي وزنها <sup>١,٥</sup> كغ ضرباً من اللاعقلانية، هذا إذا لم نقل: إنها لا تتعدي كونها خيالاً. لهذا عليك أن تذكري دائمًا أن ما يجعلك إنساناً هي روح الله التي "نفخها فيك":

﴿الَّذِي أَخْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ وَبَدَا خَلْقَ الْإِنْسَانِ مِنْ طِينٍ ثُمَّ جَعَلَ نَسْلَهُ مِنْ سُلَالَةٍ مِّنْ مَلَئِكَةٍ مَّهِينٍ ثُمَّ سَوَّاهُ وَنَفَخَ فِيهِ مِنْ رُوْحِهِ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفْئِدَةَ قَلِيلًاً مَا تَشْكُرُونَ﴾

السجدة: ٦-٩.

بما أن الإنسان ليس كومة من المادة وإنما "روحًا"، فمن الذي خلق ووضع مجموعة المدركات في أرواحنا؟

الجواب بسيط: إنه الله الذي نفخ روحه فينا هو الذي خلق كل ما حولنا. المصدر الوحيد لهذه المدركات هو الله. لا يوجد إلا مخلق هو. تقول لنا الآية التالية، إنه هو خالق كل شيء وإنه لشيء سيسתר في هذا الوجود:

﴿إِنَّ اللَّهَ يُمْسِكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ إِنْ تَرْوُلَا وَلَئِنْ زَأْتَا إِنْ أَمْسَكَهُمَا مِنْ أَحَدٍ مِنْ بَعْدِهِ إِنَّهُ

كان حَلِيمًا غَفُورًا﴾ فاطر: ٤١.

وكتيبة للثواب التي يتعرض لها الناس منذ ولادتهم فإنهم لن يسلموا بهذه الحقيقة بسهولة. ولكن سواء سلموا بها أم تجاهلوها فهي حقيقة أكيدة. ولا يقتصر الأمر على العالم الخارجي بل يتعداه إلى الأفعال أيضاً التي يزعم الإنسان أنها من صنعه، لا تحدث إلا بمشيئة الله. لا يوجد عمل منفصل عن المشيئة الإلهية.

﴿وَاللَّهُ خَلَقُكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ﴾ الصفات: ٩٦

﴿وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ رَمَى﴾ الأنفال: ١٧

نستنتج من كل ما تقدم أن الله هو الوجود المطلق الوحيد، لا وجود لغيره، يحيط بالسموات والأرض وما بينهما. يخبرنا الله عز وجل في القرآن الكريم أنه موجود في كل مكان وأنه بكل شيء محيط:



حقيقة مذهلة أخرى: بعيداً عن الواقع والمذاقات والأصوات والألوان، فإن "الأبعاد" و"المسافات" أيضاً مدركات يتم إدراكتها داخل الدماغ.

وبناء على ما ذكرناه سابقاً فإن كل مدركات الغرفة تنتقل إلى الدماغ بشكل إشارات كهربائية. تفسر الأحساس التي تنتقل إلى الدماغ كصورة للغرفة. بمعنى آخر: أنت لست داخل الغرفة التي تعتقد أنك جالس فيها، بل على العكس الغرفة هي التي تكمن في داخلك. إن مكان الغرفة في دماغك، أو دعماً نقول المكان المدرك للغرفة في دماغنا ليس أكثر من بقعة صغيرة مظلمة. كذلك فإن الساحة الواسعة التي تراها في الأفق، تتطابق في هذه البقعة بشكل من الأشكال. أنت تدرك الغرفة التي تجلس فيها والمسافة الواسعة نحو الأفق في نفس البقعة.

قد تكون هذه الحقيقة لم تخطر على بالك في يوم من الأيام، ثم ها أنت ذا قد أصبحت على علم بها. فلا تتجاهل أن الغرفة الفسيمة والأرض الواسعة شأنها شأن الأبعاد والمسافات، ما هي إلا مفاهيم تكمن في داخلك.



الحقيقة: هي أن كل إنسان مغلق ضمن صورته الخاصة التي تظهر له من خلال الموات. كل منه عالمه الخاص، لا أحد يعرف ما يفعله أو يراه الآخر، بل حتى لا يمكن لأحد أن يعرف ما إذا كان الآخرون يرون أصلًا أم لا يرون؛ ذلك لأن الناس شأنهم شأن سافر الأشياء صور يتم إدراكتها داخل الدماغ. هذه الحقيقة تعتبر من أهم أسرار حياتك.

﴿أَلَا إِنَّهُمْ فِي مِنْزَةٍ مِّنِ الْقَاءِ رَبِّهِمْ أَلَا إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ مُحِيطٌ﴾ فصلت: 54.

﴿وَلِلَّهِ الْمَشْرُقُ وَالْمَغْرِبُ فَأَيْنَمَا تُولُوا فَشَمْ وَجْهَ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ وَاسِعٌ عَلِيمٌ﴾ البقرة: 115.

﴿وَلِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ مُحِيطًا﴾ النساء: 126.

﴿وَإِذْ قُلْنَا لَكَ إِنَّ رَبَّكَ أَحَاطَ بِالنَّاسِ...﴾ الإسراء: 60.

﴿اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ مِنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلَّا يَأْذِنُهُ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِنْ عِلْمِهِ إِلَّا بِمَا شَاءَ وَسَعَ كُرْسِيُّهُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَلَا يُؤْوِدُهُ حِفْظُهُمَا وَهُوَ الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ﴾ البقرة: 255.

عليك أن تتذكر دائمًا أن الله محيط بك، وأنه موجود في كل مكان، ومعك في كل لحظة يراك ويسمعك، وهو أقرب إليك من حبل الوريد.

# لاتتجاهل

## أن الزمن أمر نسبي وأن كل شيء قد قدّر

إن الزمن من المدركات أيضاً، وهو ينشأ عن النتائج التي تتمحض عنها تجاربنا الحسية. نحن ندرك موروزمن عند مقارنة التغيرات الحركية التي نشاهدها. على سبيل المثال نسمع قرع الباب، وبعد عشر دقائق يقرع مرة أخرى، ندرك أن هناك فاصلاً بين المرة الأولى والثانية، ونفسر هذا الفاصل على أنه الزمن. كذلك الأمر عندما يسقط الكأس وينكسر، وعندما يحترق الفحم ويصبح رماداً، عندما نشير في الغرفة فنجد أنفسنا في الزاوية، بينما قبل دقائق كنا نجلس في الزاوية المقابلة. يترك الزمن الذي يمر خلال هذه الأسباب آثاراً، وتعطينا الحركة التي تجري حولنا دلائل على موروزمن. كذلك تعطينا التجارب السابقة فكرة عن الزمن الذي تتطلبه كل واقعة من الواقع. فلو قدرنا أن طريقنا من المنزل إلى موقف الحافلة الأقرب إلى المنزل يستغرق عشر دقائق، فإننا سنفترض أنها سستغرق نفس الوقت  $10$  دقائق، عندما نقطع هذه المسافة في كل مرة. إلا أنها إذا سألنا أحدهم عن المدة التي تستغرقها هذه المسافة، فربما لا تكون عنده أدنى فكرة عن ذلك، إلا إذا كان قد تعود أن يقطع مسافات مشابهة لها.

إن الشمس تشرق وتغرب، وفي اليوم التالي تشرق وتغرب، فنقول: "انقضى يوم". وعندما تتكرر هذه العملية لمدة  $30$  أو  $31$  يوماً، نقول: إن "شهرًا قد انقضى". وعندما تسأل عن هذا الشهر تقول: إنه قد انقضى وكأنه لحظة؛

لأنك لا تستطيع أن تستحضر الكثير من تفاصيل ذلك الشهر. ومع ذلك تعطينا كل علاقات السبب والتأثير مع الأفعال التي نقوم بها دلائل على الزمن. لوم يخلف الليل النهار، ولم يكن لدينا ساعة تشير إلى الوقت، فستصل إلى نتائج ماضية حول عدد الساعات والدقائق التي مرت، أو

متى بدأ النهار ومتى انقضى. لهذا فإن الوقت هو مدرك لا يمكننا إدراكه بعيداً عن نقاط مقارنة. كذلك يتبيّن لنا أن الطريقة التي يمر بها الزمن مدرك نفسي وحسب. فأنباء انتظارك لصديق في منتصف الطريق، تبدو لك مدة ١٠ دقائق تأخير زماناً طويلاً قد لا ينتهي. أما هذه الدقائق العشر بالنسبة لـإنسان لم يبنل ما يكفيه من النوم في الليل، فقد يدركها أنها طويلة ولكنها ممتعة. في بعض الأحيان يكون الأمر معاكساً، في بينما يكون درس مدته أربعين دقيقة مملاً جداً حتى لكانه دهر من الزمن، عمر الفرصة بدقائقها العشر كلمح البصر. أو ربما تشعر ان إجازة نهاية الأسبوع قصيرة جداً، بينما يبدو لك يوم العمل دهراً لا ينتهي.

لا شك أن هناك شعوراً مشتركاً بأن الوقت أمر نسيي يتعلق بشخصية الإنسان وحالته.

لا تتجاهل هذه الحقيقة التي مررت بتجاربها أنت أيضاً.

يخبرنا القرآن الكريم أن الزمن هو مدرك نفسي:

﴿قَالَ كُمْ لَبِثْمَ فِي الْأَرْضِ عَدَدَ سِنِينَ﴾ قَالُوا لَبِثْنَا يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمٍ فَأَسْأَلِ الْعَادُّينَ ﴾ المؤمنون: ٤٣﴾

.113-112

﴿يَوْمَ يَدْعُوكُمْ فَتَسْتَجِيْبُونَ بِحَمْدِهِ وَتَظْلَمُونَ إِنْ لَبِثْمَ إِلَّا قَلِيلًا﴾ الإسراء: ٥٢.

﴿وَيَوْمَ يَخْشِرُهُمْ كَانَ لَمْ يَلْبُثُوا إِلَّا سَاعَةً مِنَ النَّهَارِ يَتَعَارَفُونَ بَيْنَهُمْ قَدْ حَسِرَ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِلِقَاءِ

اللهِ وَمَا كَانُوا مُهَتَّدِينَ ﴾ يومن: ٤٥﴾

كما تخبرنا الآيات الكريمة، فإن إدراك الزمن يتغير من شخص لآخر. إن ما يبقى من الحياة التي تبدو وكأنها أبدية، ولكنها تنتهي بوقت قصير ليس إلا ذكريات تملأ خمس أو عشر صفحات. وفي آيات أخرى يخبرنا القرآن الكريم أن الزمن يتخد أشكالاً مختلفة حسب الظروف المختلفة. يقول عز

و جل:

﴿تَعْرُجُ الْمَلَائِكَةُ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ فِي يَوْمٍ كَانَ مِقْدَارُهُ خَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةً﴾ المعارج: ٤.

﴿يَدْبَرُ الْأَمْرَ مِنَ السَّمَاءِ إِلَى الْأَرْضِ ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ فِي يَوْمٍ كَانَ مِقْدَارُهُ أَلْفَ سَنَةٍ مِمَّا تَعَدُّونَ ﴾

السجدة: ٥.

خلق الله الزمن وهو مستقل عنه. هذه حقيقة خطيرة وتقديم الجواب على سؤال خطير: ما هو القدر؟

إن غالبية الناس يعانون من صعوبة في فهم القدر.

القدر: هو علم الله الأزلي، الله الذي لا يحده زمان ولا مكان، هو سيد الزمان والمكان وسيد الأحداث والأحوال التي تعيشها الكائنات المرتبطة بالزمان.. الله الذي خلق الحوادث والأحوال هو خالق الزمان. بنفس الطريقة التي نرى فيها بداية الحاكم ومتتصف فترة الحكم و نهايتها وكل ما بين ذلك كفترة واحدة، يرى الله عز وجل الزمن الذي تخضع إليه وكأنها لحظة واحدة من البداية وحتى النهاية.

لا شك أن هذه حقيقة مؤكدة. الله الذي لا يحده الزمن الذي تخضع له، محظوظ بكل ما يتعلق بالزمن.

لا تتجاهل أن كل ما خلق الله العظيم بما فيه خلقك وخلق كل الحوادث الهامة والتافهة التي تتعرض لها في حياتك، هي في علم الله الأزلي المقدر.

على الرغم من هذه الحقيقة الواضحة، إلا أن الناس يعانون من فهم خاطئ للقدر. فيزعمون أن بإمكانهم الخروج عن حدود القدر، أو "يتغلبون على قدرهم"، أو يستطيعون أن يعيشوا حياة مستقلة عن القدر.

على الرغم من ذلك وكما ذكرنا سابقاً، فإن قدرنا في علم الله الأزلي، فهو يعلم الماضي والحاضر والمستقبل وكأنها دقة واحدة. لا يمكن للإنسان الخاضع لمعيار الزمن أن يتخطى حدود هذه الدقة الواحدة، ويفسر أي شيء مما كتبه الله عليه بإرادته. إن افتراض العكس لا يمت إلى العقلانية بصلة.

مرة أخرى نجد أنفسنا في مواجهة حقيقة لا يمكننا إنكارها: إنه من المستحيل على أي إنسان أن يغير قدره. من المؤكد أن كل لحظة من حياة الإنسان تتوقف على مشيئة الله، وأن الإنسان لا يمكنه القيام بأي شيء، حتى لا يمكنه أن يفكر إلا بمشيئة الله.

لا تتجاهل هذه الحقيقة المؤكدة.

# الخاتمة

---

لفتتنا انتباحك في هذا الكتاب إلى بعض الحقائق، التي غالباً ما تبقى بعيدة عن التفكير بسبب المشاغل الدنيوية والمشاكل اليومية. هذه الحقائق هي أكثر الحقائق خطورة في حياة الإنسان، لنرى الآن ما هي هذه الحقائق:

- وجود الله خالق كل شيء.
- عدم وجود عملية تدعى بالتطور حدثت على وجه الأرض، وأن كل مافي الوجود دليل قوي على خلق الله العظيم.
- أنه لا يمكن للإنسان أن يتجاهل الذبابة المعجزة التي ترفرف بأجنحتها 500 مرة في الثانية.
- أن الأطعمة المتنوعة والجمال في هذا الكون من نعم الله.
- أن ثلاثة أو أربعة عقود من الزمن تمر كما مرت ثلث أو أربع دقائق.
- أن كل روح سبواجها الموت بعد هذه الحياة الزائلة.
- أن كل الأرواح ستبعث بعد الموت وتقف بين يدي الخالق للحساب.
- أن كل روح بعد هذا الحساب إما أن يذهب للجنة أو إلى النار.
- أن الالتزام بالقرآن الكريم، الهدى الوحيد إلى سبيل الله، ضروري للفوز بالجنة، ومن المؤكد أنه على الإنسان أن يكرس حياته في طاعة أوامر الله.
- لا شك أنه يتوجب على كل إنسان أن يتفكّر بعمق في كلٌّ من هذه الحقائق. فالإنسان الذي لا يدرى عن هذه الحقائق، أو الذي لا يولّها الاهتمام اللازم، لا بد وأنه يواجه خطر الخسارة

الكبيرة، والندم العميق، وعلى الذين يواجهون هذا الخطر أن يعتبروا التالي: الحقائق التي تمت مناقشتها في الفصول الأخيرة من هذا الكتاب، تجعل كل الروابط العميقه التي تربطهم بهذه الحياة لا معنى لها، ذلك لأنهم يواجهون حقيقة غير عاديه، وهي أن العالم الذي يعيشون فيه، وكل ما يملكون والناس الذين يحبونهم أو يكرهونهم، ليس لهم ارتباط مادي حقيقي مع العالم الخارجي، لأن كلاً منها خيالات خلقها الله.

هل من الممكن على ضوء ذلك أن ينخدع الإنسان بهذه الأوهام ويعضي حياته، (التي وهبها الله له ليفوز منها بالجنة)، في السعي وراءها دون طائل؟  
الجواب بالتأكيد: «لا».

إن الذين يؤمنون بوجود الله ويسبحون بحمده، لا يمكنهم أن يتصرفوا بهذه الطريقة البعيدة عن الحكمة. فقط الكافرون هم المتعجرفون الذين لا يقبلون أن يسيروا أنفسهم وفق هذا المنهج. يخبرنا الله بنهاية أولئك الذين يمضون جل حياتهم في الحري وراء سراب وينسون خالقهم:

**﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا أَغْمَلُهُمْ كَسَرَابٍ بِقِيَّعَةٍ يَخْسَبُهُ الظُّنَانُ مَلَهُ حَتَّىٰ إِذَا جَاءَهُ لَمْ يَجِدْهُ شَيْئًا وَوَجَدَ اللَّهَ عِنْدَهُ فَوْقَاهُ حِسَابٌ وَاللَّهُ سَرِيعُ الْحِسَابِ﴾** (النور: 39).  
لا تنخدع، فتعتقد أنَّ الحياة التي لا تتعذر كونها «خيالاً» خلقه الله لك، لها وجود حقيقي. أسرع للفوز بالجنة، حيث سيعطيك الله من فضله الذي لا ينقطع في دار الخلود. وعليك ألاً تتجاهل هذا لأنك بذلك تكون ضحية للخسارة الأبدية.

NOTES

- 1 Robert Shapiro, *Origins: A Sceptics Guide to the Creation of Life on Earth*, New York: Summit Books, 1986, p. 127)
- 2 Hoyle, Chandra Wickramasinghe, *Evolution from Space*, New York: Simon and Schuster, 1984, p. 148)
- 3 Boyce Rensberger, *The Washington Post*, 19 Nov 1984
- 4 *The Marvels of Animal Behavior*, National Geographic Society, 1972, p. 49-64
- 5 New Scientist, Eugene Potapov, *How Salemenders Survive the Deep Freeze*, Vol. 139, iss. 1890, 11 Sep 1993, p. 15
- 6 Bilim ve Teknik, Oct 1987, No: 239, p. 10
- 7 Bilim ve Teknik, Feb 1987, No: 231, p. 11
- 8 Lawrence O. Richards, *It Couldn't Just Happen*, p. 108
- 9 Görsel Bilim ve Teknik vol 3, p. 782
- 10 Görsel Bilim ve Teknik, vol 3, p. 784
- 11 Görsel Bilim ve Teknik, vol 7, p. 2352
- 12 National Geography, June 1995, vol. 187, p. 50
- 13 Görsel Bilim ve Teknik, vol 8, p. 2660
- 14 David Attenborough, *The Life of Birds*, Princeton, New Jersey: Princeton University Press, 1998, p. 59
- 15 Pierre-P Grasse, *Evolution of Living Organisms*, New York: Academic Press 1977, p. 103
- 16 Taşkin Tuna, *Uzayın Ötesi*, p. 194
- 17 Macit Gökberk, *Felsefe Tarihi*, p. 263